****

**ﺑﺮﮒ ﻫﺎﯾﯽ ﺍﺯ ﺯﻧﺪﮔﺎﻧﯽ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ**

ﺍﺯ ﻣﻌﺮﻭﻓﺘﺮﯾﻦ ﺷﺎﮔﺮﺩﺍﻥ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺍ ﻣﯿﺘﻮﺍﻥ ﺍﺑﻦ ﻗﯿﻢ

ﺍﻟﺠﻮﺯﯾﻪ ﻭ ﺍﺑﻦ ﮐﺜﯿﺮ ﻧﺎﻡ ﺑﺮﺩ .

ﻭ ﺍﺯ ﻣﻌﺮﻭﻓﺘﺮﯾﻦ ﮐﺘﺎﺑﻬﺎﯼ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺍ ﻣﯿﺘﻮﺍﻥ " ﻣﺠﻤﻮﻉ

ﺍﻟﻔﺘﺎﻭﯼ " ﺭﺍ ﻧﺎﻡ ﺑﺮﺩ ﮐﻪ ﻋﺒﺎﺭﺕ ﺍﺳﺖ ﺍﺯ ﻣﺠﻤﻮﻉ ﺍﯼ

ﮔﺮﺍﻧﺒﻬﺎ ﺍﺯ ﻓﺘﺎﻭﺍﯼ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﮐﻪ ﻧﺰﺩﯾﮏ ﺑﻪ 40 ﺟﻠﺪ ﮐﺘﺎﺏ

ﻣﯿﺮﺳﺪ.

ﺑﺮﺍﯼ ﻣﻌﻠﻮﻣﺎﺕ ﺑﯿﺸﺘﺮ ﺩﺭ ﻣﻮﺭﺩ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ

ﻣﺨﺘﺼﺮﯼ ﺍﺯ ﺯﻧﺪﮔﯿﻨﺎﻣﻪ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺭﺍ ﺫﮐﺮ ﻣﯿﮑﻨﯿﻢ :

 :

ﻫﺮ ﺍﺯ ﮔﺎﻫﯽ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ ﺑﺮﺍﯼ ﺍﯾﻦ ﺍﻣﺖ ﺭﺣﻤﺘﯽ ﺭﺍ

ﻣﺒﻌﻮﺙ ﻣﯽ ﺩﺍﺭﺩ ﺗﺎ ﺍﻣﺮ ﺩﯾﻨﺶ ﺭﺍ ﺗﺠﺪﯾﺪ ﻧﻤﺎﯾﺪ ﻭ ﻣﺠﺪ ﻭ

ﻋﻈﻤﺖ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺁﻥ ﺑﺎﺯﮔﺮﺩﺍﻧﺪ ﻭ ﻫﻤﭽﻨﯿﻦ ﺁﻧﭽﻪ ﺍﺯ ﺁﻣﻮﺧﺘﻪ

ﻫﺎﯼ ﺩﯾﻨﯽ ﺭﺍ ﮐﻪ ﮐﻬﻨﻪ ﻭ ﻓﺮﺍﻣﻮﺵ ﮔﺸﺘﻪ ﺭﺍ ﺩﻭﺑﺎﺭﻩ ﺯﻧﺪﻩ

ﮔﺮﺩﺍﻧﺪ .

ﺍﺯ ﺟﻤﻠﻪ ﯼ ﺍﯾﻦ ﻣﺠﺪﺩﯾﻦ : ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺣﻤﻪ

ﺍﻟﻠﻪ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺩﺍﻧﺸﻤﻨﺪﯼ ﺟﺎﻣﻊ ﺍﻟﻌﻠﻮﻡ، ﺩﻋﻮﺗﮕﺮ ﺑﻪ

ﺳﻮﯼ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺑﺎﺭﯼ ﺗﻌﺎﻟﯽ، ﺑﺮﭘﺎﮐﻨﻨﺪﻩ ﯼ ﺣﻖ ﺑﻮﺩ. ﺍﺯ

ﺑﺎﺭﺯﺗﺮﯾﻦ ﺻﻔﺎﺕ ﺍﯾﺸﺎﻥ : ﻋﻤﻞ ﺑﻪ ﺩﺍﻧﺴﺘﻪ ﻫﺎﯾﺶ، ﺁﺷﮑﺎﺭ

ﮐﺮﺩﻥ ﺣﻖ ﻭ ﺣﻘﯿﻘﺖ ﻭ ﺯﻧﺪﮔﺎﻧﯽ ﺳﺮﺷﺎﺭ ﺍﺯ ﺍﺷﺘﻐﺎﻝ ﺑﻪ

ﺗﺪﺭﯾﺲ ﻣﯽ ﺑﺎﺷﺪ؛ ﺑﻨﺎﺑﺮﺍﯾﻦ ﺩﺭ ﺁﻥ ﺑﻪ ﮐﻨﮑﺎﺵ ﭘﺮﺩﺍﺧﺘﻪ ﻭ

ﺩﺭ ﺁﻥ ﺩﺭﻧﮓ ﻣﯽ ﻧﻤﺎﯾﯿﻢ ﮐﻪ ﻓﻮﺍﯾﺪ ﻭ ﺑﻬﺮﻩ ﻫﺎﯼ ﺑﺴﯿﺎﺭﯼ

ﺩﺭ ﺁﻥ ﻧﻬﻔﺘﻪ ﺍﺳﺖ. ﺩﺭ ﺍﻭ ﺧﺒﺮﯼ ﺍﺯ ﻏﺮﻭﺭ ﻭ ﺗﮑﺒﺮ ﻧﺒﻮﺩ.

ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺩﺍﻧﺸﻤﻨﺪﯼ ﺭﺑﺎﻧﯽ، ﺍﻣﺎﻡ ﻭ ﻣﻔﺘﯽ ﺍﺋﻤﻪ ﻭ ﺩﺭﯾﺎﯼ

ﻋﻠﻮﻡ ﺑﻮﺩ.

ﮔﻔﺘﻪ ﻫﺎﯼ ﺩﺍﻧﺸﻤﻨﺪﺍﻥ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ :

ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﺔ ﺭﺣﻤﺔ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﮐﺴﯽ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺑﺮ ﺍﻫﻞ ﺑﺪﻋﺖ

ﺳﺨﺘﮕﯿﺮ ﺑﻮﺩﻩ ﻭ ﯾﺎﺭ ﻭ ﻏﻤﺨﻮﺍﺭ ﺍﻫﻞ ﺳﻨﺖ ﺍﺳﺖ،

ﺩﺭﺳﺘﯿﺰ ﺑﺎ ﺩﺷﻤﻨﺎﻥ ﺧﺪﺍ ﻭ ﺩﺭﺻﻠﺢ ﻭ ﺁﺷﺘﯽ ﺑﺎ ﺩﻭﺳﺘﺎﻥ

ﭘﺮﻭﺭﺩﮔﺎﺭ، ﻋﻼﻗﻤﻨﺪﺗﺮﯾﻦ ﮐﺴﺎﻥ ﺑﻪ ﺳﻨﺖ ﻭ ﺳﺨﺖ

ﺭﻭﯾﮕﺮﺩﺍﻥ ﺗﺮﯾﻦ ﺁﻧﺎﻥ ﺍﺯ ﺑﺪﻋﺖ : ﺍﯾﺸﺎﻥ ﻫﻤﺎﻧﺎ ﺷﻬﺮﻩ ﯼ

ﻣﺸﺎﻫﯿﺮ، ﻣﺠﺪﺩ ﺩﻭﺭﺍﻥ، ﻣﺮﻭﺍﺭﯾﺪ ﺯﻣﺎﻧﻪ، ﺍﻣﺎﻡ ﻣﻔﺴﺮ

ﻣﺤﺪﺙ ﺣﺎﻓﻆ ﻓﻘﯿﻪ ﻣﺠﺘﻬﺪ ﻣﺠﺎﻫﺪ ﺍﺣﯿﺎﮔﺮ ﺳﻨﺖ ﻭ

ﺑﺮﮐﻨﻨﺪﻩ ﯼ ﺑﺪﻋﺖ ﻫﺎ : ﺷﯿﺦ ﺍﻹﺳﻼﻡ ﺗﻘﯽ ﺍﻟﺪﯾﻦ

ﺍﺑﻮﺍﻟﻌﺒﺎﺱ ﺍﺣﻤﺪ ﺑﻦ ﻋﺒﺪﺍﻟﺤﻠﯿﻢ ﺑﻦ ﻋﺒﺪﺍﻟﺴﻼﻡ ﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ

ﺣﺮﺍﻧﯽ ﺩﻣﺸﻘﯽ ، ﺍﻣﺎﻡ ﺯﻣﺎﻧﻪ ﻭ ﻣﻘﺘﺪﯼ ﺑﻪ ﺩﺭ ﻋﺼﺮ

ﺧﻮﯾﺶ، ﺑﺮﮐﺖ ﺩﻭﺭﺍﻥ ﻭ ﻧﻌﻤﺖ ﺭﻭﺯﮔﺎﺭ، ﺟﺎﻥ ﻭ ﺟﻬﺎﻥ ﺭﺍ

ﺩﺭ ﯾﺎﺭﯼ ﺣﻖ ﻭ ﺣﻘﯿﻘﺖ ﻭ ﺑﺮﺍﻓﺮﺍﺷﺘﻦ ﭘﺮﭼﻢ ﺩﯾﻦ ﺑﺬﻝ

ﻧﻤﻮﺩ ﻭ ﻋﻤﺮﯼ ﺭﺍ ﺩﺭ ﺩﻭﺭ ﺭﺍﻧﺪﻥ ﺑﺎﻃﻞ ﻭ ﺭﻧﺞ ﺑﺮﺩ ﻭ

ﺷﻤﺸﯿﺮ ﺑﺮﮐﺸﯿﺪ ﻭ ﺣﻖ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺟﺎﯼ ﺁﻭﺭﺩ ﻭ ﺟﺎﯾﮕﺎﻫﺶ ﺭﺍ

ﺑﻪ ﺁﻥ ﺑﺎﺯﮔﺮﺩﺍﻧﺪ.

ﺫﻫﺒﯽ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺷﯿﺦ

ﻣﺎ ﺷﯿﺦ ﺍﻹﺳﻼﻡ ﯾﮕﺎﻧﻪ ﯼ ﺯﻣﺎﻥ ﺧﻮﯾﺶ ﻭ ﺩﺭﯾﺎﯼ ﻋﻠﻢ ﻭ

ﺩﺍﻧﺶ ﺑﻮﺩ . ﺍﺑﻦ ﺳﯿﺪ ﺍﻟﻨﺎﺱ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺳﯿﺪ ﻭ ﺍﺳﺘﺎﺩ ﻣﺎ

ﺟﻨﺎﺏ ﺍﻣﺎﻡ ﺩﺍﻧﺸﻤﻨﺪ ﻋﻼﻣﻪ ﯼ ﻓﺮﺯﺍﻧﻪ ﻭ ﺧﺒﺮﻩ، ﺣﺎﻓﻆ ﻭ

ﭘﺎﺭﺳﺎ ﻭ ﭘﺮﻫﯿﺰﮔﺎﺭ، ﭘﯿﺸﻮﺍ ﻭ ﺷﯿﺦ ﺍﺳﻼﻡ ﻭ ﺳﺮﻭﺭ ﻋﻠﻤﺎ ﻭ

ﺳﺮﻣﺸﻖ ﭘﯿﺸﻮﺍﯾﺎﻥ ﻭ ﺑﺰﺭﮔﺎﻥ، ﯾﺎﻭﺭ ﺳﻨﺖ ﻭ ﮐﻮﺑﻨﺪﻩ ﯼ

ﺑﺪﻋﺖ، ﺣﺠﺖ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺑﺮ ﺑﻨﺪﮔﺎﻥ، ﺑﺎﺯﺩﺍﺭﻧﺪﻩ ﯼ ﮐﺠﺮﻭﺍﻥ

ﻭ ﺳﺮﮐﺸﺎﻥ ﺍﺳﺖ.

ﺳﯿﻮﻃﯽ ﮔﻔﺘﻪ ﺍﺳﺖ : ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺷﯿﺦ ﺍﺳﻼﻡ ﺣﺎﻓﻆ، ﻧﮑﺘﻪ

ﺳﻨﺞ، ﻓﻘﯿﻪ، ﻣﺠﺘﻬﺪ، ﻣﻔﺴﺮ، ﯾﮕﺎﻧﻪ ﯼ ﺯﻣﺎﻥ ﻭ ﯾﮑﯽ ﺍﺯ

ﻣﺸﺎﻫﯿﺮﯼ ﮐﻪ ﺍﻗﯿﺎﻧﻮﺱ ﺩﺍﻧﺶ ﻭ ﺍﺯ ﺯﻣﺮﻩ ﯼ ﻣﻌﺪﻭﺩ ﻧﻮﺍﺑﻎ

ﭘﺎﺭﺳﺎ ﻭ ﺩﺭﺩﺍﻧﻪ ﻫﺎ ﺑﻮﺩ

. ﺍﻣﺎﻡ ﺷﻮﮐﺎﻧﯽ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﭘﺲ ﺍﺯ

ﺍﺑﻦ ﺣﺰﻡ ﮐﺴﯽ ﻣﺎﻧﻨﺪ ﻭﯼ ﺭﺍ ﻧﺪﯾﺪﻩ ﺍﻡ ﻭ ﮔﻤﺎﻥ ﻧﺪﺍﺭﻡ ﮐﻪ

ﻓﺎﺻﻠﻪ ﯼ ﺯﻣﺎﻧﯽ ﺑﯿﻦ ﺍﯾﻦ ﺩﻭ ﻣﺮﺩ ﻫﻤﺎﻧﻨﺪ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﯾﺎ

ﻣﺪﻋﯽ ﺁﻥ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺧﻮﺩ ﺩﯾﺪﻩ ﺑﺎﺷﺪ

. ﺍﺑﻦ ﺩﻗﯿﻖ ﺍﻟﻌﯿﺪ ﺑﻌﺪ

ﺍﺯ ﺁﻧﮑﻪ ﺍﺯ ﻭﯼ ﺳﺆﺍﻝ ﮐﺮﺩﻧﺪ : ﺁﯾﺎ ﺍﻭ ﺭﺍ ﺩﯾﺪﻩ ﺍﯼ؟ ﭘﺎﺳﺦ

ﺩﺍﺩ : ﺍﻭ ﺭﺍ ﺩﯾﺪﻩ ﺍﻡ . ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﺑﺎ ﺍﻭ ﺳﺨﻦ ﻧﯿﺰ ﮔﻔﺘﻪ ﺍﯼ؟

ﮔﻔﺖ : ﺑﺎ ﻭﯼ ﺳﺨﻦ ﮔﻔﺘﻪ ﺍﻡ. ﭘﺮﺳﯿﺪﻧﺪ : ﺑﺎ ﻭﯼ ﺑﻪ ﻣﻨﺎﻇﺮﻩ

ﻧﺸﺴﺘﻪ ﺍﯼ؟ ﭘﺎﺳﺦ ﺩﺍﺩ : ﺧﯿﺮ . ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﭼﺮﺍ؟ ﮔﻔﺖ : ﭼﻮﻥ

ﺍﻭ ﺳﺨﻦ ﮔﻔﻦ ﺩﻭﺳﺖ ﺩﺍﺷﺖ ﻭ ﻣﻦ ﺧﺎﻣﻮﺷﯽ ﺭﺍ . ( ﯾﻌﻨﯽ

ﺍﻭ ﻭﻗﺘﯽ ﺑﻪ ﺳﺨﻦ ﻣﯽ ﭘﺮﺩﺍﺧﺖ ﻫﻤﭽﻮﻥ ﺳﯿﻠﯽ ﭘﯿﺸﺮﻭ

ﺑﻮﺩ ﻭ ﺑﺮﺍﯼ ﺁﻧﮑﻪ ﺍﻭ ﺩﺭﯾﺎﯼ ﺩﺍﻧﺶ ﺑﻮﺩ . ) ﭘﺮﺳﯿﺪﻧﺪ : ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ

ﯼ ﺍﻭ ﭼﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﯽ؟ ﮔﻔﺖ : ﮔﻮﯾﻢ ﮐﻪ ﺍﻭ ﮐﺴﯽ ﭼﻮﻥ

ﺧﻮﺩ ﺭﺍ ﻫﺮﮔﺰ ﻧﺪﯾﺪ .

 ﺍﺑﻦ ﺣﺠﺮ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺷﻬﺮﺕ ﺍﻣﺎﻣﺖ

ﺷﯿﺦ ﺗﻘﯽ ﺍﻟﺪﯾﻦ ﺍﻇﻬﺮ ﻣﻦ ﺍﻟﺸﻤﺲ ﺍﺳﺖ . ﻣﻠﻘﺐ ﺳﺎﺧﺘﻦ

ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺑﻪ ﻋﻨﻮﺍﻥ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺯ ﺣﯿﺎﺕ ﻭﯼ ﺗﺎ ﮐﻨﻮﻥ ﺑﺮ

ﺯﺑﺎﻥ ﺩﺍﻧﺎﯾﺎﻥ ﺟﺎﺭﯾﺴﺖ ﻭ ﺩﺭ ﻃﻮﻝ ﻓﺮﺩﺍﻫﺎ ﻧﯿﺰ ﻫﻤﭽﻮﻥ

ﮔﺬﺷﺘﻪ ﺍﺩﺍﻣﻪ ﺧﻮﺍﻫﺪ ﯾﺎﻓﺖ ﻭ ﺟﺰ ﺍﻓﺮﺍﺩ ﻧﺎﺁﮔﺎﻩ ﻭ ﺑﯽ

ﺍﻧﺼﺎﻑ ﮐﺴﯽ ﻣﻨﮑﺮ ﺍﯾﻦ ﻋﻨﻮﺍﻥ ﻧﯿﺴﺖ.

 ﺍﻭ ﺑﺰﺭﮒ ﺗﺮﯾﻦ

ﻗﯿﺎﻡ ﺭﺍ ﻋﻠﯿﻪ ﺑﺪﻋﺘﮕﺮﺍﻥ، ﺭﻭﺍﻓﺾ، ﺣﻠﻮﻟﯿﻪ ﻭ ﺍﺗﺤﺎﺩﯾﻪ

ﺑﺮﺍﻧﮕﯿﺨﺖ. ﺍﺩﺍﻣﻪ ﻣﯽ ﺩﻫﺪ : ﺩﺭ ﻣﻮﺭﺩ ﺑﺮﺗﺮﯼ ﺍﻭ ﺩﺭ ﺩﺭ

ﺩﺍﻧﺶ ﻫﺎ ﻭ ﺑﺎﺯﺷﻨﺎﺳﯽ ﮔﻔﺘﺎﺭ ﻭ ﻣﻔﻬﻮﻡ ﺍﺯ ﻫﻤﺪﯾﮕﺮ،

ﺑﺰﺭﮔﺎﻥ ﻫﻢ ﻋﺼﺮ ﻭﯼ ﺍﻋﻢ ﺍﺯ ﺍﻣﺎﻣﺎﻥ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﻭ

ﺩﺍﻧﺸﻤﻨﺪﺍﻥ ﺣﻨﺒﻠﯽ ﺑﺪﺍﻥ ﺍﺯﻋﺎﻥ ﺩﺍﺷﺘﻨﺪ.

ﺍﺑﻮﺍﻟﺤﺠﺎﺝ ﻣﺰﯼ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﭼﻮﻥ ﺍﻭ ﮐﺴﯽ ﺭﺍ ﻧﺪﯾﺪﻩ ﺍﻡ .

ﺍﯾﻦ ﺩﺭﺣﺎﻟﯽ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺍﺑﻮﺍﻟﺤﺠﺎﺝ ﺍﺯ ﻧﮑﺘﻪ ﺳﻨﺞ ﺗﺮﯾﻦ

ﺩﺍﻧﺸﻤﻨﺪﺍﻥ ﻭ ﺣﺎﻓﻈﯽ ﮐﺎﺭﺁﺯﻣﻮﺩﻩ ﻭ ﺭﯾﺰﺑﯿﻦ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ

ﺗﺴﻠﻂ ﺑﺴﯿﺎﺭﯼ ﺑﺮ ﺟﺮﺡ ﻭ ﺗﻌﺪﯾﻞ ﻭ ﻋﻠﻢ ﺭﺟﺎﻝ ﻭ ﺍﺳﺎﻧﯿﺪ

ﺩﺍﺷﺖ، ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺷﯿﺦ ﺍﻹﺳﻼﻡ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﮐﺴﯽ ﭼﻮﻥ ﺍﻭ

ﺭﺍ ﻧﺪﯾﺪﻩ ﺍﻡ ﻭ ﺍﻭ ﻧﯿﺰ ﭼﻮﻥ ﺧﻮﺩ ﮐﺴﯽ ﺭﺍ ﻧﺪﯾﺪﻩ ﺍﺳﺖ .

ﮐﺴﯽ ﺭﺍ ﺩﺍﻧﺎﺗﺮ ﺑﻪ ﮐﺘﺎﺏ ﺧﺪﺍ ﻭ ﺳﻨﺖ ﺭﺳﻮﻝ ﺍﻟﻠﻪ ﺻﻠﯽ

ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻭ ﭘﺎﯾﺒﻨﺘﺮ ﺍﺯ ﻭﯼ ﺑﺪﺍﻥ ﺭﺍ ﻧﯿﺎﻓﺘﻪ ﺍﻡ .

ﮐﻮﺩﮐﯽ ﻭ ﺩﻭﺭﺍﻥ ﺟﻮﺍﻧﯽ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ :

ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﻧﺴﺎﻧﯽ ﭘﺮﻫﯿﺰﮔﺎﺭ، ﭘﺎﮎ، ﺯﺍﻫﺪ ﻭ ﭘﺎﺭﺳﺎ،

ﻋﺎﺑﺪﯼ ﺑﯽ ﻋﻼﻗﻪ ﺑﻪ ﺩﻧﯿﺎ، ﺑﺴﯿﺎﺭ ﺭﻭﺯﻩ ﺩﺍﺭ ﻭ ﺷﺐ ﺯﻧﺪﻩ

ﺩﺍﺭ ﺑﻮﺩ، ﻫﻤﻮﺍﺭﻩ ﺑﻪ ﺫﮐﺮ ﭘﺮﻭﺭﺩﮔﺎﺭﺵ ﻣﺸﻐﻮﻝ ﺑﻮﺩ ﺩﺭ

ﺣﺪ ﻭ ﻣﺮﺯﻫﺎﯾﯽ ﮐﻪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻋﺰﻭﺟﻞ ﻧﻬﺎﺩﻩ ﻣﯽ ﺍﯾﺴﺘﺎﺩ،

ﺍﻣﺮ ﺑﻪ ﻣﻌﺮﻭﻑ ﻭ ﻧﻬﯽ ﺍﺯ ﻣﻨﮑﺮ ﻣﯽ ﻧﻤﻮﺩ، ﻫﻤﺘﯽ ﺑﺴﯿﺎﺭ

ﺑﻠﻨﺪ ﻭ ﻫﻤﭽﻮﻥ ﮐﻮﻩ ﺩﺍﺷﺖ، ﺍﺯ ﺩﺍﻧﺶ ﺳﯿﺮ ﻧﻤﯽ ﺷﺪ ﻭ

ﻣﻄﺎﻟﻌﻪ ﺳﯿﺮﺍﺑﺶ ﻧﻤﯽ ﻧﻤﻮﺩ، ﺍﺯ ﮐﺜﺮﺕ ﮐﺎﺭ ﻭ ﺗﻼﺵ

ﺧﺴﺘﻪ ﻧﻤﯽ ﺷﺪ ﻭ ﺍﺯ ﮐﺎﻭﺵ ﻭ ﺑﺮﺭﺳﯽ ﺩﺳﺖ ﻧﻤﯽ ﮐﺸﯿﺪ.

ﺁﺛﺎﺭ ﻧﺠﺎﺑﺖ ﺩﺭ ﻫﻤﺎﻥ ﮐﻮﺩﮐﯽ ﺩﺭ ﻭﯼ ﭘﯿﺪﺍ ﺑﻮﺩ. ﮐﻮﺩﮐﯽ

ﺑﺎﻫﻮﺵ، ﺯﯾﺮﮎ ﻭ ﺩﺍﺭﺍﯼ ﺣﺎﻓﻈﻪ ﺍﯼ ﻗﻮﯼ ﺑﻮﺩ .

ﭼﻨﺎﻥ ﺷﻬﺮﺕ ﯾﺎﻓﺘﻪ ﻭ ﺁﻭﺍﺯﻩ ﺍﺵ ﺑﺮﺧﺎﺳﺘﻪ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ

ﺍﺳﺘﺎﺩﯼ ﺩﺭ ﺷﻬﺮ ﺣﻠﺐ ﮐﻪ ﺷﻬﺮﺕ ﻭﯼ ﺩﺭ ﻫﻤﺎﻥ ﺧﺮﺩﺳﺎﻟﯽ

ﺍﺵ ﺑﻪ ﮔﻮﺵ ﻭﯼ ﺧﻮﺭﺩﻩ ﺑﻮﺩ ﺁﻣﺪ ﻭ ﻓﺮﺻﺖ ﺭﺍ ﻏﻨﯿﻤﺖ

ﺷﻤﺮﺩ ﻭ ﺍﺯ ﻭﯼ ﺳﺆﺍﻻﺗﯽ ﺑﻪ ﻋﻤﻞ ﺁﻭﺭﺩ ﻭ ﻭﻗﺘﯽ ﮐﻪ

ﭘﺎﺳﺨﺶ ﺭﺍ ﺩﺍﺩ، ﺧﻮﺍﺳﺖ ﺗﺎ ﺣﻔﻆ ﺍﻭ ﺭﺍ ﺑﯿﺎﺯﻣﺎﯾﺪ، ﻟﻮﺡ

ﺑﺰﺭﮔﯽ ﺑﻪ ﻫﻤﺮﺍﻩ ﺩﺍﺷﺖ، ﮔﻔﺖ : ﭘﺴﺮﻡ ! ﺍﯾﻦ ﻟﻮﺡ ﺭﺍ ﺑﮕﯿﺮ

ﻭ ﺁﻥ ﺭﺍ ﭘﺎﮎ ﮐﻦ . ﺳﭙﺲ ﺑﻌﻀﯽ ﺍﺯ ﺍﺣﺎﺩﯾﺚ ﺭﺍ ﺑﺮ ﺁﻥ

ﻧﻮﺷﺖ ﻭ ﺁﻥ ﻫﺎ ﺭﺍ ﯾﮏ ﺑﺎﺭ ﺑﺮﺍﯼ ﺍﻭ ﺑﺮﺧﻮﺍﻧﺪ، ﺳﭙﺲ ﻟﻮﺡ

ﺭﺍ ﺑﻪ ﺍﻭ ﺩﺍﺩ ﻭ ﮔﻔﺖ : ﻣﯽ ﺗﻮﺍﻧﯽ ﺍﯾﻦ ﺍﺣﺎﺩﯾﺚ ﺭﺍ ﺑﺮﺍﯾﻢ

ﺑﺨﻮﺍﻧﯽ؟ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺁﻥ ﻫﺎ ﺭﺍ ﺑﺮﺍﯾﺶ ﺍﺯ ﺣﻔﻆ ﺧﻮﺍﻧﺪ،

ﺷﯿﺦ ﺷﮕﻔﺖ ﺯﺩﻩ ﺷﺪ ﻭ ﮔﻔﺖ : ﭘﺴﺮ ﺟﺎﻥ ﺍﯾﻦ ﻫﺎ ﺭﺍ ﭘﺎﮎ

ﮐﻦ. ﺳﭙﺲ ﺗﻌﺪﺍﺩﯼ ﺍﺯ ﺍﺳﺎﻧﯿﺪ ﺭﺍ ﺑﺮﮔﺰﯾﺪ ﻭ ﺁﻥ ﻫﺎ ﺭﺍ ﺑﺮ

ﺭﻭﯼ ﻟﻮﺡ ﻧﮕﺎﺷﺖ. ﺁﻧﮕﺎﻩ ﮔﻔﺖ : ﺍﯾﻦ ﺍﺳﺎﻧﯿﺪ ﺭﺍ ﻧﮕﺎﻫﯽ

ﺑﯿﺎﻧﺪﺍﺯ. ﻟﻮﺡ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺍﻭ ﺩﺍﺩ ﻭ ﺍﻭ ﻧﯿﺰ ﺁﻥ ﻫﺎ ﺭﺍ ﺍﺯ ﺣﻔﻆ

ﺑﺮﺍﯼ ﻭﯼ ﺑﺎﺯﺧﻮﺍﻧﺪ. ﺷﯿﺦ ﮐﻪ ﺑﺴﯿﺎﺭ ﺍﺯ ﺳﺮﻋﺖ ﺣﻔﻆ ﻭ

ﻓﺮﺍﮔﯿﺮﯼ ﺍﯾﻦ ﮐﻮﺩﮎ ﺑﻪ ﺷﮕﻔﺖ ﺁﻣﺪﻩ ﺑﻮﺩ ﺩﺭﺳﺘﺎﯾﺶ

ﻣﻨﺰﻟﺖ ﻭﯼ ﮔﻔﺖ : ﺑﺪﻭﻥ ﺗﺮﺩﯾﺪ ﺍﯾﻦ ﮐﻮﺩﮎ ﺷﺄﻥ ﻭ ﻣﻨﺰﻟﺘﯽ

ﺑﺰﺭﮒ ﺧﻮﺍﻫﺪ ﺩﺍﺷﺖ، ﭼﻮﻥ ﮐﺴﯽ ﻣﺎﻧﻨﺪ ﺍﻭ ﺩﯾﺪﻩ ﻧﺸﺪﻩ

ﺍﺳﺖ . ﺍﻟﺒﺘﻪ ﻫﻤﺎﻧﻄﻮﺭ ﻧﯿﺰ ﺷﺪ.

ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺯ ﻫﻤﺴﺎﻻﻥ ﺧﻮﺩ ﺩﺭ ﺣﻔﻆ ﻭ ﻭﺳﻌﺖ

ﺍﻃﻼﻋﺎﺕ ﻭ ﮐﺎﺭ ﻭ ﺗﻼﺵ ﺑﺴﯿﺎﺭ ﭘﯿﺸﯽ ﺟﺴﺖ، ﺗﺎ ﺁﻧﮑﻪ ﺑﻪ

ﺩﺭﺟﻪ ﯼ ﺍﻓﺘﺎﺀ ﺭﺳﯿﺪ ﻭ ﺣﺎﻝ ﺁﻧﮑﻪ ﺗﻨﻬﺎ ﺑﯿﺴﺖ ﺳﺎﻝ ﺳﻦ

ﺩﺍﺷﺖ. ﺁﻧﮕﺎﻩ ﺑﻪ ﺷﺮﻭﻉ ﺑﻪ ﮔﺮﺩﺁﻭﺭﯼ ﻭ ﺗﺄﻟﯿﻒ ﮐﺘﺐ ﮐﺮﺩ

ﺗﺎ ﺁﻧﮑﻪ ﺑﻪ ﺩﺭﺟﻪ ﯼ ﺍﻣﺎﻣﺖ ﺭﺳﯿﺪ. ﺍﻣﺎﻣﯽ ﮐﻪ ﺩﺭ ﻫﺮ

ﺯﻣﯿﻨﻪ ﺍﯼ ﮐﺴﯽ ﺑﻪ ﮔﺮﺩﺵ ﻫﻢ ﻧﻤﯽ ﺭﺳﯿﺪ . ﻭﻗﺘﯽ ﺩﺭ ﺑﺎﺭﻩ

ﯼ ﻓﻦ ﻭ ﻣﻬﺎﺭﺗﯽ ﺍﺯ ﻭﯼ ﻣﯽ ﭘﺮﺳﯿﺪﻧﺪ ﺑﺎ ﺷﻨﯿﺪﻥ ﺟﻮﺍﺏ

ﻭﯼ ﻓﺮﺩ ﮔﻤﺎﻥ ﻣﯽ ﮐﺮﺩ ﮐﻪ ﻭﯼ ﺗﻨﻬﺎ ﺩﺭ ﻫﻤﯿﻦ ﺯﻣﯿﻨﻪ

ﺗﺨﺼﺺ ﻭﺍﻻ ﺩﺍﺭﺩ ﮐﻪ ﺍﯾﻨﭽﻨﯿﻦ ﺑﻪ ﺭﯾﺰﻩ ﮐﺎﺭﯼ ﻫﺎﯼ ﺁﻥ

ﻭﺍﺭﺩ ﺍﺳﺖ.

ﺗﺒﺤﺮ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺩﺭ ﺑﺴﯿﺎﺭﯼ ﺍﺯ ﻋﻠﻮﻡ :

ﺩﺭ ﺗﻔﺴﯿﺮ ﺍﻓﺘﺨﺎﺭﺍﺕ ﻭ ﻣﻮﻓﻘﯿﺖ ﻫﺎﯼ ﺑﺴﯿﺎﺭ ﺩﺍﺷﺖ،

ﻧﻤﻮﻧﻪ ﺍﯼ ﺩﺭ ﺣﻀﻮﺭ ﺫﻫﻦ ﺩﺍﺷﺘﻦ ﺁﯾﺎﺕ ﻭ ﺍﺳﺘﻨﺒﺎﻁ

ﺍﺣﮑﺎﻡ ﺍﺯ ﻣﯿﺎﻥ ﺁﻥ ﻫﺎ ﺩﺍﺷﺖ. ﺫﻫﺒﯽ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﻭﯼ

ﺍﯾﻨﮕﻮﻧﻪ ﺧﻮﺩﺵ ﻭ ﻭﺳﻌﺖ ﺩﺍﯾﺮﻩ ﯼ ﺍﺳﺘﺪﻻﻻﺗﺶ ﺭﺍ

ﺗﻮﺻﯿﻒ ﻣﯽ ﻧﻤﺎﯾﺪ : ﺍﺗﻔﺎﻕ ﻣﯽ ﺍﻓﺘﺎﺩ ﮐﻪ ﺑﺮﺍﯼ ﯾﮏ ﺁﯾﻪ

ﻧﺰﺩﯾﮏ ﺑﻪ ﯾﮑﺼﺪ ﺗﻔﺴﯿﺮ ﺭﺍ ﺩﺭﻣﯽ ﯾﺎﻓﺘﻢ، ﺁﻧﮕﺎﻩ ﺍﺯ

ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺟﻞ ﺟﻼﻟﻪ ﺗﻘﺎﺿﺎﯼ ﻓﻬﻤﯿﺪﻥ ﺁﻥ ﺭﺍ ﻧﻤﻮﺩﻩ ﻭ ﻣﯽ

ﮔﻔﺘﻢ : ﯾﺎ ﻣﻌﻠﻢ ﺍﺑﺮﺍﻫﯿﻢ ﻣﺮﺍ ﺑﯿﺎﻣﻮﺯ. ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﻋﻠﻢ ﺁﺛﺎﺭ ﻭ

ﺍﺣﺎﺩﯾﺚ ﺍﻣﺎ ﻭﯼ ﭼﻮﻥ ﮐﻮﻫﯽ ﺭﺍﺳﺦ ﺩﺭ ﺣﻔﻆ ﻭ ﺩﻗﺖ

ﻓﻬﻢ، ﻧﻘﺪ ﻭ ﻣﻮﺷﮑﺎﻓﯽ، ﭘﮋﻭﻫﺶ ﻭ ﻧﮕﺎﺭﺵ ﺑﻮﺩ. ﺫﻫﺒﯽ

ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺍﻭ ﻣﻬﺎﺭﺕ ﻭ ﺗﺴﻠﻂ ﮐﺎﻣﻠﯽ ﺑﺮ ﻋﻠﻢ ﺭﺟﺎﻝ، ﺟﺮﺡ

ﻭ ﺗﻌﺪﯾﻞ ﻭ ﻃﺒﻘﺎﺕ ﺁﻥ ﻫﺎ ﻭ ﺷﻨﺎﺧﺖ ﻓﻨﻮﻥ ﻭ ﻣﻬﺎﺭﺕ ﻫﺎﯼ

ﺣﺪﯾﺚ ﻭ ﺑﻪ ﻋﺎﻟﯽ ﻭ ﻧﺎﺯﻝ ﻭ ﺻﺤﯿﺢ ﻭ ﺳﻘﯿﻢ ﻭ ﺑﺮ ﺣﻔﻆ

ﻣﺘﻮﻥ ﺩﺍﺷﺖ. ﺑﺮﺍﯼ ﻫﻤﯿﻦ ﯾﮕﺎﻧﻪ ﺷﻨﺎﺧﺘﻪ ﻣﯽ ﺷﺪ ﻭ ﺩﺭ

ﺯﻣﺎﻥ ﺧﻮﺩ ﮐﺴﯽ ﺑﻪ ﭘﺎﯼ ﺍﻭ ﺩﺭ ﯾﺎﺩﺁﻭﺭﯼ ﺍﺣﺎﺩﯾﺚ ﻭ

ﺍﺳﺘﺨﺮﺍﺝ ﺩﻻﯾﻞ ﺍﺯ ﺁﻥ ﻫﺎ ﻧﻤﯽ ﺭﺳﯿﺪ ﻭ ﺩﺭ ﺩﺍﻋﯿﻪ ﯼ

ﺍﺣﺎﺩﯾﺚ ﮐﺘﺎﺏ ﻫﺎﯼ ﺷﺸﮕﺎﻧﻪ ﻭ ﻣﺴﻨﺪ ﺍﺣﻤﺪ ﺍﻭ ﻧﻬﺎﯾﺖ

ﮐﺎﺭ ﺑﻮﺩ.

ﺫﻫﺒﯽ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﻭﯼ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﻫﺮ ﺣﺪﯾﺜﯽ ﮐﻪ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ

ﺍﺯ ﺁﻥ ﺍﻃﻼﻉ ﻧﺪﺍﺷﺘﻪ ﺑﺎﺷﺪ، ﺍﺻﻼً ﺣﺪﯾﺚ ﻧﯿﺴﺖ. ﺍﻭ

ﮐﺴﯽ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﻣﺮﺩﻣﺎﻥ ﺭﺍ ﺑﺎ ﺣﺪﯾﺚ ﭘﯿﻮﻧﺪ ﺩﺍﺩ ﺑﯽ ﺁﻧﮑﻪ

ﺑﻪ ﻭﺍﺳﻄﻪ ﯼ ﺍﯾﻦ ﺣﺪﯾﺚ ﻭ ﺁﺛﺎﺭ ﺑﻪ ﺗﻌﻈﯿﻢ ﺑﺸﺮ ﻣﺘﻮﺳﻞ

ﺷﻮﺩ. ﺟﺎﯼ ﻫﯿﭻ ﻓﺨﺮ ﻭ ﺷﮕﻔﺘﯽ ﻧﯿﺴﺖ ﭼﻮﻥ ﺍﯾﻦ ﺷﯿﻮﻩ

ﯼ ﻋﻠﻤﺎ ﺭﺑﺎﻧﯽ ﭘﯿﺶ ﺍﺯ ﻭﯼ ﻧﯿﺰ ﺑﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ . ﺍﺯ ﺟﻤﻠﻪ ﺍﻣﺎﻡ

ﺍﺑﻮﺣﻨﯿﻔﻪ ﮐﻪ ﻣﯽ ﻓﺮﻣﺎﯾﺪ : ﻫﺮﮔﺎﻩ ﺩﯾﺪﯾﺪ ﮐﻪ ﮔﻔﺘﻪ ﯼ ﻣﻦ

ﺑﺎ ﮔﻔﺘﻪ ﻫﺎﯼ ﺭﺳﻮﻝ ﺍﻟﻠﻪ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻣﺨﺎﻟﻒ

ﺍﺳﺖ ﻓﺮﻣﺎﯾﺶ ﺭﺳﻮﻝ ﺍﻟﻠﻪ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ

ﺑﺮﮔﯿﺮﯾﺪ ﻭ ﮔﻔﺘﻪ ﯼ ﻣﺮﺍ ﺑﻪ ﺩﯾﻮﺍﺭ ﺑﮑﻮﺑﯿﺪ . ﯾﺎ ﺍﻣﺎﻡ ﻣﺎﻟﮏ،

ﺍﻣﺎﻡ ﻋﻠﻢ ﻭ ﺩﺍﻧﺶ ﮐﻪ ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﻭﯼ ﻣﯽ

ﮔﻮﯾﺪ : ﻫﺮﮔﺎﻩ ﺻﺤﺒﺖ ﺍﺯ ﺣﺪﯾﺚ ﺑﺎﺷﺪ ﻣﺎﻟﮏ ﺳﺘﺎﺭﻩ

ﺍﯾﺴﺖ . ﺍﻣﺎﻡ ﻣﺎﻟﮏ ﻣﯽ ﻓﺮﻣﺎﯾﺪ : ﺳﺨﻦ ﻫﺮﮐﺴﯽ ﻗﺎﺑﻞ

ﭘﺬﯾﺮﺵ ﻭ ﺭﺩ ﺷﺪﻥ ﻫﺴﺖ ﺟﺰ ﺻﺎﺣﺐ ﺍﯾﻦ ﻗﺒﺮ. ﻭﻗﺘﯽ ﺍﺯ

ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺩﺭ ﻣﻮﺭﺩ ﯾﮏ ﻣﺴﺄﻟﻪ ﺳﺆﺍﻝ ﺷﺪ، ﯾﮑﯽ ﺍﺯ

ﯾﺎﺭﺍﻥ ﻭﯼ ﺁﻥ ﺭﺍ ﺑﺎ ﺣﺪﯾﺜﯽ ﺍﺯ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ

ﺳﻠﻢ ﭘﺎﺳﺦ ﮔﻔﺖ، ﺁﻥ ﻓﺮﺩ ﺳﺆﺍﻝ ﮐﻨﻨﺪﻩ ﮔﻔﺖ : ﺍﯼ

ﺷﺎﻓﻌﯽ ! ﺁﯾﺎ ﺷﻤﺎ ﺍﯾﻦ ﮔﻔﺘﻪ ﺭﺍ ﻣﯽ ﭘﺬﯾﺮﯼ؟ ﻭﯼ ﭘﺎﺳﺦ

ﺩﺍﺩ : ﻣﻦ ﭼﻪ ﮐﺴﯽ ﻫﺴﺘﻢ ﮐﻪ ﺑﺨﻮﺍﻫﻢ ﺁﻥ ﺭﺍ ﺑﭙﺬﯾﺮﻡ؟

ﻫﺮﮔﺰ ﻣﺮﺍ ﺩﯾﺪﻩ ﺍﯼ ﮐﻪ ﺍﺯ ﮐﻠﯿﺴﺎ ﺑﯿﺮﻭﻥ ﺑﯿﺎﯾﻢ؟ ! ﺁﯾﺎ ﻫﯿﭻ

ﺯﻧﺎﺭﯼ ﺑﺮ ﮐﻤﺮ ﻣﻦ ﻣﯽ ﺑﯿﻨﯽ؟ ! ﻣﻦ ﮐﻪ ﻫﺴﺘﻢ ﮐﻪ ﻓﺮﻣﺎﯾﺶ

ﺭﺳﻮﻝ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﺭﺍ ﻧﭙﺬﯾﺮﻡ؟ !

ﺩﺍﺳﺘﺎﻥ ﻣﻨﺎﻇﺮﻩ ﯼ ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺑﺎ ﺍﺳﺤﺎﻕ ﺑﻦ ﺭﺍﻫﻮﯾﻪ

ﻣﻌﺮﻭﻑ ﺍﺳﺖ ﻭﻗﺘﯽ ﮐﻪ ﺍﻣﺎﻡ ﺍﺣﻤﺪ ﻭﺍﺭﺩ ﻣﺠﻠﺲ ﺍﻣﺎﻡ

ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺷﺪ ﻭ ﺑﻪ ﺍﺳﺤﺎﻕ ﮔﻔﺖ : ﻣﺮﺩﯼ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺗﻮ ﻧﺸﺎﻥ

ﺧﻮﺍﻫﻢ ﺩﺍﺩ ﮐﻪ ﺗﺎﮐﻨﻮﻥ ﻣﺎﻧﻨﺪﺵ ﺭﺍ ﻧﺪﯾﺪﻩ ﺍﯼ. ﻫﻨﮕﺎﻣﯽ

ﮐﻪ ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺭﺍ ﺩﯾﺪ، ﺟﻮﺍﻥ ﺗﺎﺯﻩ ﮐﺎﺭﯼ ﺭﺍ ﻣﺸﺎﻫﺪﻩ

ﮐﺮﺩ ﻭ ﮔﻔﺖ : ﻣﺠﻠﺲ ﺍﺑﻦ ﻋﯿﯿﻨﻪ ﺭﺍ ﮐﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﻓﻼﻥ ﺍﺯ

ﻓﻼﻥ ﺑﺮﺍﯼ ﻣﺎ ﺭﻭﺍﯾﺖ ﻧﻤﻮﺩ ﺭﺍ ﻭﺍﮔﺬﺍﺭﯾﻢ ﻭ ﺩﺭ ﻣﺠﻠﺲ ﺍﯾﻦ

ﻧﻮﺟﻮﺍﻥ ﺑﻨﺸﯿﻨﯿﻢ؟ ﺍﻣﺎﻡ ﺍﺣﻤﺪ ﭘﺎﺳﺦ ﺩﺍﺩ : ﺍﮔﺮ ﺣﺪﯾﺚ ﺍﺑﻦ

ﻋﯿﯿﻨﻪ ﺭﺍ ﺍﺯ ﺑﺎﻻ ﺍﺯ ﺩﺳﺖ ﺩﺍﺩﯼ ﺁﻥ ﺭﺍ ﺍﺯ ﺩﺳﺖ ﭘﺎﯾﯿﻦ

ﻣﯽ ﺗﻮﺍﻧﯽ ﺩﺭﯾﺎﻓﺖ ﮐﻨﯽ ﻭﻟﯽ ﺍﮔﺮ ﺩﺍﻧﺶ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺭﺍ ﺍﺯ

ﺩﺳﺖ ﺩﻫﯽ ﺟﺎﯼ ﺩﯾﮕﺮﯼ ﻧﻤﯽ ﺗﻮﺍﻧﯽ ﺍﻥ ﺭﺍ ﺑﯿﺎﺑﯽ. ﺑﻪ ﺍﯾﻦ

ﺗﺮﺗﯿﺐ ﺁﻧﺎﻥ ﺩﺭ ﻣﺠﻠﺲ ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﻧﺸﺴﺘﻨﺪ ﻭ ﻣﺴﺄﻟﻪ ﺍﯼ

ﮐﻪ ﻃﺮﺡ ﺷﺪﻩ ﺑﻮﺩ ﺍﯾﻦ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺁﯾﺎ ﺧﺎﻧﻪ ﻫﺎﯼ ﻣﮑﻪ ﻗﺎﺑﻞ

ﻓﺮﻭﺧﺘﻦ ﻫﺴﺘﻨﺪ؟ ﺁﯾﺎ ﻣﯽ ﺗﻮﺍﻥ ﺁﻥ ﻫﺎ ﺭﺍ ﮐﺮﺍﯾﻪ ﺩﺍﺩ؟ ﻭ

ﺁﯾﺎ ﻗﺎﺑﻞ ﺧﺮﯾﺪﺍﺭﯼ ﺷﺪﻥ ﻣﯽ ﺑﺎﺷﻨﺪ؟ ﺁﯾﺎ ﻗﺎﺑﻞ ﺗﻤﻠﮏ

ﻫﺴﺘﻨﺪ ﯾﺎ ﺧﯿﺮ؟ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﭘﺎﺳﺦ ﺩﺍﺩ : ﻗﺎﺑﻞ ﺗﻤﻠﮏ ﻫﺴﺘﻨﺪ ﻭ

ﺧﺮﯾﺪ ﻭ ﻓﺮﻭﺵ ﺷﺪﻩ ﻭ ﮐﺮﺍﯾﻪ ﻧﯿﺰ ﺩﺍﻫﺪﻩ ﻣﯽ ﺷﻮﻧﺪ، ﻭ

ﺑﺮﺍﯼ ﮔﻔﺘﻪ ﯼ ﺧﻮﯾﺶ ﺑﻪ ﺍﯾﻦ ﺣﺪﯾﺚ ﺍﺳﺘﺪﻻﻝ ﻧﻤﻮﺩ ﮐﻪ

ﻫﻨﮕﺎﻣﯽ ﮐﻪ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻣﮑﻪ ﺭﺍ

ﻓﺘﺢ ﻧﻤﻮﺩ ﮔﻔﺘﻨﺪ : } ﺗﻨﺰﻝ ﻓﯽ ﺑﯿﺖ ﻋﻤﮏ؟ ﻗﺎﻝ : ﻭﻫﻞ ﺗﺮﮎ

ﻟﻨﺎ ﻋﻘﯿﻞ ﻣﻦ ﺭﺑﺎﻉ { ﯾﻌﻨﯽ : « ﺁﯾﺎ ﺩﺭ ﺧﺎﻧﻪ ﯼ ﻋﻤﻮﯾﺖ

ﺍﻗﺎﻣﺖ ﺧﻮﺍﻫﯽ ﻧﻤﻮﺩ؟ ﻓﺮﻣﻮﺩ : ﺁﯾﺎ ﻋﻘﯿﻞ ﺍﺯ ﺧﺮﯾﺪ ﺧﺎﻧﻪ

ﻫﺎﯾﺶ ﭼﯿﺰﯼ ﺑﺮﺍﯼ ﻣﺎ ﮔﺬﺍﺭﺩﻩ ﺍﺳﺖ؟ » ﻓﻘﻪ ﻭ ﺣﮑﻢ ﺍﯾﻦ

ﺣﺪﯾﺚ ﺑﺪﯾﻨﮕﻮﻧﻪ ﺍﺳﺖ : ﮐﻪ ﻋﻘﯿﻞ ﻫﻨﮕﺎﻣﯽ ﮐﻪ ﭘﺪﺭﺵ

ﮐﺎﻓﺮ ﺑﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ ﺍﺭﺙ ﺑﺮﺩﻩ ﻭ ﺍﯾﻦ ﺍﺭﺙ ﺭﺍ ﺗﻤﻠﮏ ﻧﻤﻮﺩﻩ

ﺍﺳﺖ ﻭ ﺍﯾﻦ ﺧﺎﻧﻪ ﻫﺎ ﺭﺍ ﺧﺮﯾﺪ ﻭ ﻓﺮﻭﺵ ﻧﻤﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ، ﻭ

ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭﺳﻠﻢ ﻧﯿﺰ ﺁﻥ ﺭﺍ ﺗﺄﯾﯿﺪ ﮐﺮﺩﻩ

ﺍﺳﺖ . ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺍﯾﻦ ﺣﺪﯾﺚ ﺭﺍ ﮔﻮﺍﻩ ﺁﻭﺭﺩ. ﺍﻣﺎ

ﺍﺳﺤﺎﻕ ﻣﺘﻮﺟﻪ ﻓﻘﻪ ﺍﯾﻦ ﺣﺪﯾﺚ ﻧﮕﺸﺖ ﻭ ﺑﺮ ﺍﯾﻦ ﺣﮑﻢ

ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺍﻋﺘﺮﺍﺽ ﮐﺮﺩ ﻭ ﮔﻔﺖ : ﻓﻼﻥ ﺍﺯ ﻓﻼﻥ ﺍﺯ

ﻓﻼﻥ ﺍﺯ ﻋﺎﯾﺸﻪ ﻣﺮﺍ ﺧﺒﺮ ﺩﺍﺩﻩ ﺍﺳﺖ -ﻣﺘﻮﺟﻪ ﺑﺎﺷﯿﺪ ﮐﻪ

ﺍﻭ ﺩﺭ ﺍﯾﻦ ﺟﺎ ﺩﺍﺭﺩ ﺩﺭﺑﺮﺍﺑﺮ ﻓﺮﻣﺎﯾﺶ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺑﺎ ﺍﺳﺘﻔﺎﺩﻩ

ﺍﺯ ﮔﻔﺘﻪ ﯼ ﺑﻬﺘﺮﯾﻦ ﺧﻼﯾﻖ ﭘﺲ ﺍﺯ ﺭﺳﻮﻝ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ

ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻣﯽ ﺍﯾﺴﺘﺪ - ﮔﻔﺘﻪ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ : ﻓﻼﻥ ﺍﺯ ﻓﻼﻥ

ﺍﺯ ﻋﺎﯾﺸﻪ ﻧﻘﻞ ﻧﻤﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ : ﻧﻈﺮ ﻭﯼ ﭼﻨﯿﻦ ﻧﺒﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ

، ﻭ ﻓﻼﻥ ﺍﺯ ﻓﻼﻥ ﺍﺯ ﺯﺑﯿﺮ ﺑﺮﺍﯼ ﻣﻦ ﺭﻭﺍﯾﺖ ﻧﻤﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ :

ﮐﻪ ﻧﻈﺮ ﻭﯼ ﭼﻨﯿﻦ ﻧﺒﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ، ﻭ ﺑﻌﺪ ﻧﺎﻡ ﺗﻌﺪﺍﺩ ﺯﯾﺎﺩﯼ

ﺍﺯ ﺻﺤﺎﺑﻪ ﺭﺍ ﺑﺮﺩ. ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺑﺎ ﻋﺼﺒﺎﻧﯿﺖ ﺑﺮﺧﺎﺳﺖ ﻭ

ﮔﻔﺖ : ﺍﯾﻦ ﺩﯾﮕﺮ ﮐﯿﺴﺖ؟ ﺑﻪ ﮔﻮﻧﻪ ﺍﯼ ﮐﻪ ﺍﺯ ﺷﺄﻥ ﻭﯼ

ﺑﮑﺎﻫﺪ، ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﺍﺑﻦ ﺭﺍﻫﻮﯾﻪ ﺍﺳﺖ، ﮔﻔﺖ : ﺗﻮ ﻓﻘﯿﻪ

ﺧﺮﺍﺳﺎﻥ ﻫﺴﺘﯽ؟ ﮔﻔﺖ : ﭼﻨﯿﻦ ﻣﯽ ﭘﻨﺪﺍﺭﻧﺪ، ﺍﻣﺎﻡ ﮔﻔﺖ :

ﮐﺎﺵ ﺑﭽﻪ ﺍﯼ ﺑﻮﺩﯼ ﻭ ﮔﻮﺷﻤﺎﻟﯽ ﺍﺕ ﻣﯽ ﺩﺍﺩﻡ، ﻣﻦ ﺑﻪ ﺗﻮ

ﻣﯽ ﮔﻮﯾﻢ ﮐﻪ ﺭﺳﻮﻝ ﺍﻟﻠﻪ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ – ﭘﺪﺭ ﻭ

ﻣﺎﺩﺭﻡ ﻓﺪﺍﯾﺶ - ﭼﻨﯿﻦ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ ﻭ ﺗﻮ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﯽ : ﻓﻼﻥ

ﭼﻨﯿﻦ ﮔﻔﺖ ﻭ ﻓﻼﻥ ﭼﻨﺎﻥ ﮔﻔﺖ؟ ﺩﺭﺳﯽ ﺑﻪ ﺍﻭ ﺩﺍﺩ ﮐﻪ

ﻫﺮﮔﺰ ﺍﺯ ﯾﺎﺩ ﻧﺒﺮﺩ. ﺍﻣﺎﻡ ﺍﺣﻤﺪ ﮔﻔﺘﻪ ﺍﺳﺖ : ﻧﻪ ﺍﺯ ﻣﻦ

ﭘﯿﺮﻭﯼ ﮐﻨﯿﺪ ﻭ ﺑﭙﺬﯾﺮﯾﺪ ﻭ ﻧﻪ ﺍﺯ ﺍﺑﻦ ﻋﯿﯿﻨﻪ ﻭ ﻧﻪ ﺍﺯ

ﺛﻮﺭﯼ، ﺑﻠﮑﻪ ﺍﺯ ﺟﺎﯾﯽ ﺑﺮﮔﯿﺮﯾﺪ ﮐﻪ ﺁﻧﺎﻥ ﺑﺮﮔﺮﻓﺘﻪ ﺍﻧﺪ . ﺑﺮﺍﯼ

ﻫﻤﯿﻦ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺍﯾﻦ ﺷﻌﺎﺭ ﺭﺍ ﺑﺮﺍﻓﺮﺍﺷﺖ ﻭ ﻣﺮﺩﻣﺎﻥ ﺭﺍ

ﺑﺪﻭﻥ ﺑﺎﻻﺑﺮﺩﻥ ﻋﻈﻤﺖ ﺍﻓﺮﺍﺩ ﻭ ﺗﻌﻈﯿﻢ ﺁﻧﺎﻥ ﺑﺎ ﺣﺪﯾﺚ

ﻣﺮﺗﺒﻂ ﺳﺎﺧﺖ ﻭ ﺷﺎﮔﺮﺩﺍﻥ ﮔﺮﺍﻧﻘﺪﺭﺵ ﻧﯿﺰ ﺍﺯ ﻫﻤﯿﻦ

ﺷﯿﻮﻩ ﺑﻬﺮﻩ ﮔﺮﻓﺘﻨﺪ

. ﺑﻬﺘﺮﯾﻦ ﺷﺎﮔﺮﺩ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺍﺑﻦ ﻗﯿﻢ ﺑﻮﺩ

ﮐﻪ ﮔﻔﺘﻪ ﺍﯼ ﺍﺯ ﻭﯼ ﺑﺮﺍﯾﻤﺎﻥ ﺑﻪ ﺟﺎ ﻣﺎﻧﺪﻩ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺑﺎﯾﺪ

ﺁﻥ ﺭﺍ ﺑﺎ ﺁﺏ ﻃﻼ ﻧﻮﺷﺘﻪ ﺷﻮﺩ، ﺍﻭ ﺑﯿﺎﻥ ﻣﯽ ﺩﺍﺭﺩ : ﻋﻠﻢ

ﺟﺰ ﺍﻥ ﭼﯿﺰﯼ ﻧﯿﺴﺖ ﮐﻪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻓﺮﻣﻮﺩﻩ ﯾﺎ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮﺵ

ﮔﻔﺘﻪ ﻭ ﺁﻧﭽﻪ ﺻﺤﺎﺑﻪ ﮔﻔﺘﻪ ﺍﻧﺪ ﺍﺳﺖ ﺑﺪﻭﻥ ﺩﮔﺮﮔﻮﻧﯽ ﻭ

ﺁﻥ ﻧﯿﺴﺖ ﮐﻪ ﺧﻮﺩ ﺭﺍ ﺑﺎﻧﺪﺍﻧﻢ ﮐﺎﺭﯼ ﺑﺎ ﺍﺧﺘﻼﻑ ﺑﯿﻦ

ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﻭ ﯾﮏ ﻓﻘﯿﻪ ﺧﺴﺘﻪ ﻧﻤﺎﯾﯽ

. ﺳﺨﻨﯽ ﺯﯾﺒﺎ ﺍﺯ ﺷﯿﺦ

ﺍﻻﺳﻼﻡ : ﻭﻗﺘﯽ ﺣﺪﯾﺜﯽ ﺑﻪ ﺗﻮ ﻣﯽ ﺭﺳﺪ، ﺑﺮﺍﯼ ﺩﻭ ﺭﺍﻩ

ﻭﺟﻮﺩ ﺩﺍﺭﺩ : ﺍﺛﺒﺎﺕ ﺳﻨﺪ ﺁﻥ ﻭ ﺩﺭﮎ ﻣﺘﻦ ﺁﻥ، ﻭ ﻓﻬﻤﯿﺪﻥ

ﻣﺘﻦ ﺣﺪﯾﺚ ﺍﺳﺎﺱ ﮐﺎﺭ ﺍﺳﺖ . ﺩﺭ ﺍﯾﻨﺠﺎ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﻋﻠﻢ

ﺣﺪﯾﺚ ﺭﺍ ﺑﺎ ﻋﻠﻢ ﻓﻘﻪ ﺁﻣﯿﺰﺩ، ﻭ ﺍﯾﻦ ﻫﻤﺎﻥ ﭼﯿﺰﯼ ﺍﺳﺖ

ﮐﻪ ﺷﺎﮔﺮﺩﯼ ﺍﺯ ﺷﺎﮔﺮﺩﺍﻧﺶ ﮐﻪ ﯾﮏ ﻣﺼﻨﻒ ﺍﺳﺖ ﺑﺮﮔﺰﯾﺪﻩ

ﺍﺳﺖ، ﻭﯼ ﺍﺑﻦ ﺭﺟﺐ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﻃﺒﻘﺎﺕ ﻋﻠﻤﺎﺀ

ﺳﻪ ﺗﺎ ﺍﺳﺖ؛ ﺑﺎﻻﺗﺮﯾﻦ ﻭ ﺑﺮﺗﺮﯾﻦ ﺁﻧﺎﻥ ﻓﻘﻬﺎﺀ ﻣﺤﺪﺛﯿﻦ

ﻫﺴﺘﻨﺪ : ﮐﺴﺎﻧﯽ ﻣﺎﻧﻨﺪ ﺷﺎﻓﻌﯽ، ﺍﺣﻤﺪ، ﺑﯿﻬﻘﯽ، ﻧﻮﻭﯼ ﻭ

ﺍﺑﻦ ﺣﺠﺮ ﻭ ﺳﺎﯾﺮﯾﻦ . ﺑﺮﺍﯼ ﻫﻤﯿﻦ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﯾﻦ ﺩﻭ

ﻋﻠﻢ ﺭﺍ ﺑﺎ ﻫﻢ ﮔﺮﺩﺁﻭﺭﺩﻩ ﻭ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﻭﻗﺘﯽ ﺣﺪﯾﺜﯽ ﺑﻪ

ﺗﻮ ﻣﯽ ﺭﺳﺪ، ﺑﺮﺍﯼ ﺩﻭ ﺭﺍﻩ ﻭﺟﻮﺩ ﺩﺍﺭﺩ : ﺍﺛﺒﺎﺕ ﺳﻨﺪ ﺁﻥ،

ﮐﻪ ﻫﻤﺎﻥ ﻋﻠﻢ ﺣﺪﯾﺚ ﺭﻭﺍﯾﺖ ﺍﺳﺖ، ﻭ ﻓﻬﻢ ﻣﺘﻦ ﺣﺪﯾﺚ

ﮐﻪ ﻫﻤﺎﻥ ﻋﻠﻢ ﻓﻘﻪ ﯾﺎ ﻓﻘﻪ ﻣﺘﻦ ﻣﯽ ﺑﺎﺷﺪ، ﺍﻭ ﺍﯾﻦ ﺩﻭ ﻋﻠﻢ

ﺭﺍ ﺩﺭﻫﻢ ﺍﻣﯿﺨﺖ ﻭ ﺗﺎﮐﻨﻮﻥ ﻧﯿﺰ ﻋﻠﻤﺎ ﺑﻪ ﺗﺼﺤﯿﺢ ﻭ

ﺗﻀﻌﯿﻒ ﻫﺎﯼ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺑﺎﻭﺭ ﺩﺍﺭﻧﺪ ﻭ ﺍﺯﺍﻥ ﺍﺳﺘﻔﺎﺩﻩ ﻣﯽ

ﮐﻨﻨﺪ. ﺁﺧﺮﯾﻦ ﺍﯾﻦ ﻋﻠﻤﺎ ﻣﺤﺪﺙ ﺷﺎﻡ ﺩﺍﻧﺸﻤﻨﺪ ﻋﺼﺮ،

ﻋﻼﻣﻪ ﺍﻟﺒﺎﻧﯽ ﺑﻮﺩ . ﻭﯼ ﺩﺭ ﻋﻠﻢ ﻓﻘﻪ ﺩﺭﯾﺎﯾﯽ ﺑﯽ ﮐﺮﺍﻥ

ﺑﻮﺩ، ﻧﻮﯾﺴﻨﺪﻩ ﺍﯼ ﺑﺎﺭﯾﮏ ﺑﯿﻦ ﻭ ﭘﮋﻭﻫﺸﮕﺮ ﺑﻮﺩ ﻭ ﮔﻮﯾﻨﺪﻩ

ﯼ ﺍﯾﻦ ﺳﺨﻦ ﺑﻮﺩ : ﻋﻠﻢ ﺁﻥ ﻧﯿﺴﺖ ﮐﻪ ﺣﻼﻝ ﻭ ﺣﺮﺍﻡ ﺭﺍ

ﺑﺪﺍﻧﯽ، ﻟﯿﮑﻦ ﻋﻠﻢ ﺁﻥ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺟﺎﯼ ﺗﺰﺍﻉ ﻭ ﻣﺒﺎﺣﺜﻪ ﺭﺍ

ﺑﺎﻗﯽ ﮔﺬﺍﺭﺩ ﻭ ﺭﺍﺟﺢ ﺭﺍ ﺍﺯ ﻣﺮﺟﻮﺡ ﺑﺎﺯﺷﻨﺎﺳﺪ. ﯾﻌﻨﯽ :

ﺁﻧﮑﻪ ﺍﺯ ﺩﻭ ﻧﯿﮏ، ﻧﯿﮏ ﺗﺮ ﺭﺍ ﻭ ﺍﺯ ﺩﻭ ﺑﺪ ﺑﺪﺗﺮ ﺭﺍ

ﺑﺎﺯﺷﻨﺎﺳﯽ . ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺍﺑﻦ ﺭﺷﺪ ﺭﺍ ﺑﯿﺎﻣﺮﺯﺩ ﮐﻪ ﻣﯽ ﮔﻔﺖ :

ﺳﺎﺯﻧﺪﻩ ﯼ ﮐﻔﺶ ﻣﺎﻧﻨﺪ ﻓﺮﻭﺷﻨﺪﻩ ﯼ ﺁﻥ ﻧﯿﺴﺖ. ﺍﯾﻦ

ﺳﺨﻦ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺍ ﻣﻮﺭﺩ ﺗﺎﯾﯿﺪ ﻗﺮﺍﺭ ﻣﯽ ﺩﻫﺪ، ﺍﺑﻦ

ﺗﯿﻤﯿﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﻋﻠﻢ ﺁﻥ ﻧﯿﺴﺖ ﮐﻪ ﺣﻼﻝ ﻭ ﺣﺮﺍﻡ ﺭﺍ

ﺑﺪﺍﻧﯽ، ﭼﺮﺍ ﮐﻪ ﻫﺮﮐﺲ ﻣﯽ ﺗﻮﺍﻧﺪ ﮐﺘﺎﺏ ﺭﺍ ﺑﮕﺸﺎﯾﺪ ﻭ

ﺑﺨﻮﺍﻧﺪ ﮐﻪ ﺍﯾﻦ ﺣﻼﻝ ﺍﺳﺖ ﻭ ﺁﻥ ﺣﺮﺍﻡ، ﺑﻠﮑﻪ ﻋﻠﻢ ﺁﻥ

ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﻣﺤﻠﯽ ﺑﺮﺍﯼ ﭼﺎﻟﺶ ﺑﺎﺯ ﺑﮕﺬﺍﺭﯼ ﻭ ﺑﺪﺍﻧﯽ ﮐﻪ

ﭼﮕﻮﻧﻪ ﻣﯿﺎﻥ ﺭﺍﺟﺢ ﻭ ﻣﺮﺟﻮﺡ ﯾﮑﯽ ﺭﺍ ﺑﺮﮔﺰﯾﻨﯽ، ﺍﻭ ﻣﯽ

ﮔﻮﯾﺪ : ﺁﻧﮑﻪ ﺑﻬﺘﺮ ﻣﯿﺎﻥ ﺩﻭ ﺧﻮﺏ ﺭﺍ ﻭ ﺑﺪﺗﺮ ﺭﺍ ﺍﺯ ﺑﯿﻦ ﺩﻭ

ﺑﺪ ﺑﺎﺯﺷﻨﺎﺳﯽ.

ﺍﺑﻦ ﺭﺷﺪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺳﺎﺯﻧﺪﻩ ﯼ ﮐﻔﺶ ﻣﺎﻧﻨﺪ ﻓﺮﻭﺷﻨﺪﻩ ﯼ

ﺁﻥ ﻧﯿﺴﺖ . ﺗﻔﺎﻭﺕ ﺍﺳﺖ ﻣﯿﺎﻥ ﻓﻘﯿﻪ ﻋﺎﻟﻢ ﻭ ﺭﯾﺰﺑﯿﻦ،

ﭘﮋﻭﻫﺸﮕﺮ ﻭ ﮐﺴﯽ ﮐﻪ ﺍﻧﮕﺎﺭ ﺑﻪ ﻣﻘﻠﺪ ﺧﻮﺩ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ ﺗﺎ

ﺳﺎﮐﺖ ﺷﻮﺩ ﻭ ﻣﻨﺎﻗﺸﻪ ﻭ ﻣﺠﺎﺩﻟﻪ ﻧﮑﻨﺪ ﻭ ﭘﺎﺳﺦ ﮐﺴﯽ ﺭﺍ

ﻧﺪﻫﺪ ﻭ ﺑﻪ ﺗﻘﻠﯿﺪ ﺧﻮﺩ ﺍﺩﺍﻣﻪ ﺩﻫﻨﺪ. ﻓﺮﻕ ﺑﯿﻦ ﻧﻮﯾﺴﻨﺪﻩ ﻭ

ﻣﻘﻠﺪ ﺁﻥ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﻣﺎﻧﻨﺪ ﻓﺮﻕ ﺑﯿﻦ ﺯﻣﯿﻦ ﺁﺳﻤﺎﻥ ﺍﺳﺖ .

ﺑﻪ ﻫﻤﯿﻦ ﺳﺒﺐ ﺫﻫﺒﯽ ﺩﺭ ﺗﺒﯿﯿﻦ ﻓﻀﯿﻠﺖ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ

ﭼﻨﯿﻦ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺯ ﺩﯾﮕﺮﺍﻥ ﺩﺭ ﺷﻨﺎﺧﺖ

ﻓﻘﻪ ﻭ ﺍﺧﺘﻼﻑ ﻣﺬﺍﻫﺐ ﻭ ﻓﺘﺎﻭﺍﯼ ﺻﺤﺎﺑﻪ ﻭ ﺗﺎﺑﻌﯿﻦ

ﺻﺎﺣﺐ ﻓﻀﻞ ﺩﺭ ﻣﺬﺍﻫﺐ ﺍﺭﺑﻌﻪ ﭘﯿﺸﯽ ﺟﺴﺖ ﻭ ﻫﻤﺘﺎﯾﯽ

ﻧﺪﺍﺭﺩ.

 ﺍﺑﻦ ﺳﯿﺪﺍﻟﻨﺎﺱ ﻧﯿﺰ ﺑﯿﺎﻥ ﻣﯽ ﺩﺍﺭﺩ : ﻫﻨﮕﺎﻣﯽ ﮐﻪ

ﭘﯿﺮﺍﻣﻮﻥ ﺗﻔﺴﯿﺮ ﺳﺨﻦ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ ﭘﺮﭼﻢ ﺩﺍﺭ ﺁﻥ ﺍﺳﺖ ﻭ

ﺯﻣﺎﻧﯿﮑﻪ ﺩﺭ ﻓﻘﻪ ﻓﺘﻮﺍ ﻣﯽ ﺩﻫﺪ ﻧﻬﺎﯾﺖ ﺁﻥ ﺭﺍ ﺩﺭﯾﺎﻓﺘﻪ

ﺍﺳﺖ .

ﻧﮑﺘﻪ ﺑﯿﻨﯽ ﻭ ﻓﻬﻢ ﺩﻗﯿﻖ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ :

ﺍﺯ ﺟﻤﻠﻪ ﻣﺜﺎﻝ ﻫﺎﯼ ﻓﻬﻢ ﺩﻗﯿﻖ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺁﻥ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﮔﻔﺘﻪ

ﺍﺳﺖ : ﺍﮔﺮ ﺍﺟﻤﺎﻉ ﻧﻤﯽ ﺑﻮﺩ، ﻣﯽ ﮔﻔﺘﻢ : ﻋﺪﻩ ﯼ ﺯﻧﯽ ﮐﻪ

ﻃﻼﻕ ﺛﻼﺛﻪ ﺩﺍﺩﻩ ﺷﺪﻩ ﯾﮑﺒﺎﺭ ﺣﯿﺾ ﻣﯽ ﺑﺎﺷﺪ ﻭ ﺑﺮ ﺍﯾﻦ

ﻧﯿﺰ ﻋﻘﯿﺪﻩ ﻫﺴﺘﻢ، ﮐﻪ ﺑﯿﺎﻧﮕﺮ ﺩﻗﺖ ﻧﻈﺮ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ

ﻣﯽ ﺑﺎﺷﺪ . ﺍﻭ ﺑﻪ ﺭﺍﺳﺘﯽ ﺷﮕﻔﺘﯽ ﺳﺎﺯ ﺯﻣﺎﻥ ﺧﻮﯾﺶ ﺑﻮﺩ،

ﺧﻠﻘﺘﯽ ﻣﺘﻤﺎﯾﺰ ﺩﺍﺷﺖ . ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ ﻗﺪﺭﺕ ﻓﻬﻤﯽ ﺭﺍ

ﺑﻪ ﻭﯼ ﺍﻋﻄﺎ ﮐﺮﺩﻩ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺑﻪ ﺩﯾﮕﺮﺍﻥ ﻧﺒﺨﺸﯿﺪﻩ ﺑﻮﺩ.

ﺣﻀﺮﺕ ﻋﻤﺮ ﺑﻦ ﺍﻟﺨﻄﺎﺏ ﺭﺿﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻨﻪ ﺑﯿﺎﻥ ﻣﯽ ﺩﺍﺭﺩ

ﮐﻪ ﮐﻞ ﻋﻠﻢ ﻫﻤﺎﻥ ﻓﻬﻤﯿﺪﻥ ﺍﺳﺖ؛ ﺯﻣﺎﻧﯿﮑﻪ ﻧﺎﻣﻪ ﺍﯼ ﺭﺍ

ﺑﺮﺍﯼ ﺍﺑﻮﻣﻮﺳﯽ ﺍﺷﻌﺮﯼ ﻓﺮﺳﺘﺎﺩﻩ ﻭ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺩﺭﮎ ﻭ

ﻓﻬﻢ، ﻓﻬﻢ ﺁﻧﭽﻪ ﻧﺰﺩﺕ ﻣﯽ ﺁﻭﺭﻧﺪ. ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ :

ﺍﮔﺮ ﺍﺟﻤﺎﻉ ﻧﻤﯽ ﺑﻮﺩ ﻣﯽ ﮔﻔﺘﻢ : ﻋﺪﻩ ﺯﻧﯽ ﮐﻪ ﻃﻼﻕ ﺛﻼﺛﻪ

ﺩﺍﺩﻩ ﺷﺪﻩ ﯾﮑﺒﺎﺭ ﺣﺾ ﻣﯽ ﺑﺎﺷﺪ ﻭ ﺑﺮ ﺍﯾﻦ ﻋﻘﯿﺪﻩ ﻫﺴﺘﻢ،

ﮐﻪ ﺑﯿﺎﻧﮕﺮ ﺩﻗﺖ ﻧﻈﺮ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﻣﯽ ﺑﺎﺷﺪ. ﺍﯾﻨﺠﺎ ﻓﻬﻢ

ﺩﻗﯿﻖ ﻭ ﻧﮑﺘﻪ ﺑﯿﻨﯽ ﻭﯼ ﺭﺍ ﺑﺮﺍﯾﺘﺎﻥ ﻣﻌﻠﻮﻡ ﻣﯽ ﺳﺎﺯﻡ ﺍﺑﻦ

ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺣﻤﻪ ﺍﻟﻠﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺑﺮ ﻋﺪﻩ ﺩﻭ ﺣﻖ ﻭﺟﻮﺩﺩﺍﺭﺩ؛

ﺣﻖ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻭ ﺣﻖ ﺷﻮﻫﺮ. ﺣﻖ ﺷﻮﻫﺮ ﺑﺎﺯﮔﺸﺖ ﺍﺳﺖ ﻭ

ﺩﺭ ﺑﯿﻨﻮﻧﻪ ﯼ ﮐﺒﺮﯼ ( ﻃﻼﻕ ﺑﺎﺋﻦ ) ﺭﺟﻌﺘﯽ ﺩﺭ ﮐﺎﺭ ﻧﯿﺴﺖ ﺗﺎ

ﻭﻗﺘﯿﮑﻪ ﺯﻥ ﺷﻮﻫﺮ ﺩﯾﮕﺮﯼ ﺭﺍ ﺍﺧﺘﯿﺎﺭ ﻧﻤﺎﯾﺪ، ﻭ ﺣﻖ

ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﭘﺎﮎ ﮔﺸﺘﻦ ﺭﺣﻢ ﻣﯽ ﺑﺎﺷﺪ ﻭ ﭘﺎﮎ ﮔﺸﺘﻦ ﺭﺣﻢ ﺑﺎ

ﯾﮏ ﺣﯿﺾ ﻭﺍﻗﻊ ﻧﻤﯽ ﺷﻮﺩ. ﺑﺮﺍﯼ ﻫﻤﯿﻦ ﮔﻔﺘﻪ ﺍﺳﺖ : ﺍﮔﺮ

ﺍﺟﻤﺎﻉ ﻧﺒﻮﺩ ﻣﯽ ﮔﻔﺘﻢ ﮐﻪ ﺑﺮ ﻣﻄﻠﻘﺔ ﺛﻼﺛﻪ ﺟﺰ ﺣﻖ

ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺟﻞ ﺟﻼﻟﻪ ﻧﻤﺎﻧﺪﻩ ﺍﺳﺖ ﻭ ﻋﺪﻩ ﺍﺵ ﺟﺰ ﯾﮏ

ﺣﯿﺾ ﻧﻤﯽ ﺑﻮﺩ. ﺍﻣﺎ ﮐﺘﺎﺏ ﻋﻘﯿﺪﻩ ﻭ ﻣﻠﻞ ﻭ ﻧﺤﻞ،

ﺗﺨﺼﺺ ﻭ ﻓﻦ ﺍﻭﺳﺖ ﻭ ﺑﻪ ﺧﺎﻃﺮ ﺁﻥ ﺟﻨﮕﯿﺪ ﻭ ﻣﻨﺎﻇﺮﻩ

ﻧﻤﻮﺩ . ﺗﺎ ﻗﺮﻥ ﻫﺎ ﺑﻌﺪ ﺍﺯ ﻭﯼ ﻋﻘﯿﺪﻩ ﯼ ﺳﻠﻔﯽ ﺻﺤﯿﺢ ﺟﺰ

ﺑﺎ ﺍﻭ ﺷﻨﺎﺧﺘﻪ ﻧﻤﯽ ﺷﺪ ﻭ ﺑﺮ ﮔﺮﺩﻥ ﻫﺮ ﺷﺨﺺ ﺳﻠﻔﯽ

ﻣﻨﺖ ﺑﺰﺭﮔﯽ ﺩﺍﺭﺩ . ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺑﻮﺍﺳﻄﻪ ﯼ ﺍﻭ ﺁﺗﺶ ﺳﻨﺖ ﺭﺍ

ﺑﺮﺍﻓﺮﻭﺧﺖ ﻭ ﺁﺗﺶ ﺑﺪﻋﺖ ﺭﺍ ﻓﺮﻭﻧﺸﺎﻧﺪ. ﺍﻭ ﮔﺮﺩ ﻭ ﻏﺒﺎﺭ

ﺭﺍ ﺍﺯ ﻋﻘﯿﺪﻩ ﯼ ﺍﻫﻞ ﺳﻨﺖ ﻭ ﺟﻤﺎﻋﺖ ﺑﺮﮔﺮﻓﺖ ﻭ ﺑﻪ

ﺧﺎﻃﺮ ﺁﻥ ﺑﺎ ﺍﻫﻞ ﺑﺪﻋﺖ ﻭ ﮔﻤﺮﺍﻫﯽ ﺳﺘﯿﺰ ﻧﻤﻮﺩ.

ﮐﺘﺎﺑﺨﺎﻧﻪ ﻫﺎﯼ ﺍﺳﻼﻣﯽ ﺑﺎ ﮐﺘﺎﺏ ﻫﺎ ﻭ ﻣﻘﺎﻻﺕ ﻭﯼ

ﺍﻧﺒﺎﺷﺘﻪ ﺷﺪﻩ ﺍﻧﺪ، ﺧﺼﻮﺻﺎً ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺍﺳﻤﺎﺀ ﻭ ﺻﻔﺎﺕ،

ﻣﺴﺎﺋﻞ ﺍﯾﻤﺎﻥ ﻭ ﻧﺒﻮﺕ ﻫﺎ ﻭ ﺭﺳﺎﻻﺕ .

ﻗﺮﺍﺭ ﮔﺮﻓﺘﻦ ﻭﯼ ﺗﺤﺖ ﺁﺯﺍﺭ ﻭ ﺍﺫﯾﺖ :

ﺳﺨﻦ ﺭﺍ ﺑﺎ ﺑﯿﺎﻥ ﺳﻨﺘﯽ ﻃﺒﯿﻌﯽ ﺑﻪ ﭘﺎﯾﺎﻥ ﻣﯽ ﺭﺳﺎﻧﻢ :

ﺳﺘﺎﺭﻩ ﯼ ﺷﻬﺮﺕ ﻫﯿﭻ ﻋﺎﻟﻢ ﯾﺎ ﻃﺎﻟﺐ ﻋﻠﻤﯽ ﺑﺮﻧﯿﺎﻣﺪ ﻣﮕﺮ

ﺁﻧﮑﻪ ﮐﺴﺎﻧﯽ ﭘﯿﺪﺍ ﻣﯽ ﺷﻮﻧﺪ ﮐﻪ ﺑﻪ ﺁﻧﺎﻥ ﮐﯿﻨﻪ ﻭ ﺣﺴﺪ

ﺩﺍﺷﺘﻪ ﺑﺎﺷﻨﺪ ﻭ ﺑﻪ ﺍﻭ ﺍﻓﺘﺮﺍ ﺑﺰﻧﻨﺪ، ﺷﺄﻥ ﺍﻭ ﺭﺍ ﻧﺎﭼﯿﺰ

ﺟﻠﻮﻩ ﺩﻫﻨﺪ ﻭ ﻭﯼ ﺭﺍ ﻧﺎﺩﺍﻥ ﺑﺪﺍﻧﻨﺪ. ﭼﻨﯿﻦ ﮐﺴﺎﻧﯽ ﺑﺮ ﺩﻭ

ﻗﺴﻢ ﻫﺴﺘﻨﺪ : ﯾﮏ ﻗﺴﻢ ﺍﺯ ﮔﻔﺘﻪ ﻫﺎﯼ ﺁﻥ ﻋﺎﻟﻢ ﯾﺎ ﻃﺎﻟﺐ

ﻋﻠﻢ ﺑﯽ ﺍﻃﻼﻋﻨﺪ ﻭ ﺍﯾﻦ ﺩﺳﺘﻪ ﺍﺯ ﻗﺴﻢ ﺩﻭﻡ ﺑﻬﺘﺮ ﻣﯽ

ﺑﺎﺷﻨﺪ، ﺑﺮﺍﯼ ﺁﻧﮑﻪ ﺍﮔﺮ ﺁﻥ ﻫﺎ ﭼﯿﺰﯼ ﺑﺪﺍﻧﻨﺪ ﺧﺎﻣﻮﺵ

ﮔﺮﺩﻧﺪ ﻭ ﺑﺎ ﺳﮑﻮﺕ ﻭ ﮔﻮﺵ ﻓﺮﺍﺩﺍﺩﻥ ﺑﻪ ﺍﻥ ﻋﺎﻟﻢ ﻭ ﻃﺎﻟﺐ

ﻋﻠﻢ ﻗﺪﺭ ﺍﻭ ﻭ ﺑﺰﺭﮔﯽ ﻭ ﻣﻨﺰﻟﺖ ﻭﺍﻻﯾﺶ ﺭﺍ ﺩﺍﻧﺴﺘﻪ ﻭ ﺍﺯ

ﺑﺪﮔﻮﯾﯽ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﺍﺵ ﺩﺳﺖ ﺑﮑﺸﺪ .

ﺣﻀﺮﺕ ﻋﻠﯽ ﺑﻦ ﺍﺑﯽ ﻃﺎﻟﺐ ﻗﺎﻋﺪﻩ ﯼ ﻣﻬﻤﯽ ﺭﺍ ﺩﺭ ﺍﯾﻦ

ﺯﻣﯿﻨﻪ ﺑﻨﺎ ﻧﻬﺎﺩﻩ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺍﻣﺎﻡ ﺍﻫﻞ ﺳﻨﺖ ﻭ ﺟﻤﺎﻋﺖ ﺁﻥ

ﺭﺍ ﺩﺭ ﻣﺤﻞ ﺧﻮﺩ ﺑﮑﺎﺭ ﺑﺮﺩﻩ ﺍﺳﺖ، ﺣﻀﺮﺕ ﻋﻠﯽ ﺭﺿﯽ

ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻨﻪ ﻣﯽ ﻓﺮﻣﺎﯾﺪ : ﺍﻧﺴﺎﻥ ﺑﺎ ﺁﻧﭽﻪ ﻧﻤﯽ ﺷﻨﺎﺳﺪ ﺩﺷﻤﻨﯽ

ﮐﻨﺪ. ﺍﯾﻦ ﺑﻪ ﺟﺎ ﺁﻭﺭﺩﻥ ﻗﺎﻋﺪﻩ ﺁﻧﺠﺎﺳﺖ ﮐﻪ؛ ﻭﻗﺘﯽ ﺑﻪ

ﺍﻣﺎﻡ ﺍﺣﻤﺪ ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﯾﺤﯿﯽ ﺑﻦ ﻣﻌﯿﻦ ﺍﺯ ﺍﻣﺎﻡ ﺷﺎﻓﻌﯽ

ﺑﺪﮔﻮﯾﯽ ﮐﺮﺩﻩ ﻭ ﻋﯿﺐ ﺍﻭ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ، ﺳﺮﮔﺸﺘﮕﻪ ﺷﺪ ﻭ

ﮔﻔﺖ : ﯾﻌﻨﯽ ﯾﺤﯿﯽ ﺑﻦ ﻣﻌﯿﻦ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺑﺪﮔﻮﯾﯽ

ﻣﯽ ﮐﻨﺪ؟ ! ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﺁﺭﯼ ﺍﺯ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺑﺪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ، ﺍﻣﺎﻡ

ﺍﺣﻤﺪ ﮔﻔﺖ : ﯾﺤﯿﯽ ﺣﺘﻤﺎً ﺍﺯ ﮔﻔﺘﻪ ﻫﺎﯼ ﺷﺎﻓﻌﯽ ﺑﯽ ﺍﻃﻼﻉ

ﺍﺳﺖ، ﻭ ﻫﺮﮐﺲ ﭼﯿﺰﯼ ﺭﺍ ﻧﺪﺍﻧﺪ ﺑﺎ ﺁﻥ ﺩﺷﻤﻦ ﮔﺮﺩﺩ. ﺑﺮﺍﯼ

ﻫﻤﯿﻦ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺍﺯ ﻋﻠﻢ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺑﯽ ﺧﺒﺮ ﺑﻮﺩﻧﺪ ﻭ ﻣﯽ

ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﺍﺯ ﺍﻭ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﻣﺴﺄﻟﻪ ﺍﯼ ﺩﺭ ﻣﻮﺭﺩ ﻣﺸﺮﻕ ﺳﺆﺍﻝ

ﻣﯽ ﮐﻨﯿﻢ ﻭ ﺍﻭ ﺑﺮﺍﯼ ﻣﺎ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﻣﺸﺮﻕ ﻭ ﻣﻐﺮﺏ ﻭ

ﺟﻨﻮﺏ ﻭ ﺷﻤﺎﻝ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ . ﺍﺑﻦ ﻗﯿﻢ ﺩﺭ ﺫﯾﻞ ﺍﯾﻦ ﮔﻔﺘﻪ ﻫﺎ

ﺑﻪ ﺗﻮﺿﯿﺢ ﻭ ﺑﯿﺎﻥ ﺍﯾﻦ ﮔﻔﺘﻪ ﻣﯽ ﭘﺮﺩﺍﺯﺩ ﻭ ﺍﺷﺎﺭﻩ ﻣﯽ

ﮐﻨﺪ ﮐﻪ ﺍﯾﻦ ﺍﺯ ﺁﻓﺎﺕ ﻧﺎﺩﺍﻧﯽ ﺍﺳﺖ : ﺍﯾﻦ ﺍﺯ ﻭﺳﻌﺖ ﻋﻠﻢ ﻭ

ﺁﮔﺎﻫﯽ ﺍﺳﺘﺎﺩ ﻣﺎ ﻭ ﻧﺎﺩﺍﻧﯽ ﻭ ﮐﻮﺗﻪ ﻓﮑﺮﯼ ﺁﻧﺎﻥ ﺍﺳﺖ.

ﺍﻣﺎ ﻗﺴﻢ ﺩﻭﻡ : ﺍﯾﻨﺎﻥ ﺍﺷﺨﺎﺻﯽ ﺣﺴﻮﺩ ﻭ ﮐﯿﻨﻪ ﺗﻮﺯ

ﻫﺴﺘﻨﺪ . ﺣﺴﺎﺩﺕ ﺩﺭ ﺗﻤﺎﻡ ﺍﺩﯾﺎﻥ ﺧﺼﻠﺘﯽ ﻧﺎﭘﺴﻨﺪ ﻭ

ﻣﺬﻣﻮﻡ ﺍﺳﺖ ﻭ ﺷﺮﻉ ﻣﻘﺪﺱ ﺍﺳﻼﻡ ﻧﯿﺰ ﺑﻪ ﺷﺪﺕ ﺍﺯ ﺁﻥ

ﻧﻬﯽ ﮐﺮﺩﻩ ﺍﺳﺖ . ﺭﺳﻮﻝ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻣﯽ

ﻓﺮﻣﺎﯾﺪ : } ﻭﻻ ﺗﺤﺎﺳﺪﻭﺍ { ﯾﻌﻨﯽ : « ﺑﺎ ﯾﮑﺪﯾﮕﺮ ﺣﺴﺎﺩﺕ

ﻧﻮﺭﺯﯾﺪ. » ﺣﺴﺎﺩﺕ ﺩﺭﺩﯼ ﻻﻋﻼﺝ ﺍﺳﺖ ﻭ ﺍﺯ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ

ﻋﺰﻭﺟﻞ ﻣﯽ ﺧﻮﺍﻫﯿﻢ ﮐﻪ ﻫﻤﮕﯽ ﻣﺎ ﺭﺍ ﺍﺯ ﺁﻥ ﺩﺭﻭﺭ ﻧﮕﺎﻩ

ﺩﺍﺭﺩ. ﺣﺴﺪ ﺁﺗﺸﯽ ﺍﺳﺖ ﺩﺭ ﺟﺎﻥ ﺍﻧﺴﺎﻥ ﮐﻪ ﺟﺰ ﺑﻪ ﻣﺮﮒ

ﻓﺮﺩ ﻣﻮﺭﺩ ﺣﺴﺎﺩﺕ ﯾﺎ ﺧﺎﺭﺝ ﺷﺪﻥ ﻧﻌﻤﺖ ﺍﺯ ﮐﻒ ﻭﯼ

ﺭﺍﺿﯽ ﻧﻤﯽ ﺷﻮﺩ ﻭ ﺩﺳﺖ ﻭ ﺩﯾﺪﻩ ﻭ ﺯﺑﺎﻥ ﻓﺮﺩ ﺩﺭ ﺍﻣﺎﻥ

ﻧﯿﺴﺖ. ﺧﻮﺍﺳﺘﺎﺭ ﺁﻥ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﻣﺎﻧﻊ ﺁﻥ ﺷﻮﺩ ﮐﻪ ﮐﺮﺩﮔﺎﺭ

ﺑﻪ ﻃﺮﻑ ﺧﯿﺮﯼ ﺭﺳﺎﻧﺪ ﻭﻟﯽ ﺗﻮﺍﻥ ﺁﻥ ﺭﺍ ﻧﺪﺍﺭﺩ. ﺷﺮ ﺍﯾﻦ

ﺩﺳﺘﻪ ﺑﻪ ﻋﻠﻤﺎ ﻭ ﻃﻼﺏ ﻋﻠﻢ ﺑﯿﺶ ﺗﺮ ﺍﺯ ﺟﺎﻫﻼﻥ ﺍﺳﺖ .

ﮔﺮﻭﻩ ﺑﺴﯿﺎﺭﯼ ﺍﺯ ﺍﯾﻦ ﺍﻓﺮﺍﺩ ﺑﻪ ﺩﺷﻤﻨﯽ ﺑﺎ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ

ﺩﺭ ﺩﻣﺸﻖ ﻭ ﻣﺼﺮ ﭘﺮﺩﺍﺧﺘﻨﺪ. ﺩﺭ ﺩﻣﺸﻖ ﺑﻠﻨﺪﭘﺎﯾﻪ ﺗﺮﯾﻦ

ﺁﻧﺎﻥ ﻣﻨﺼﻮﺭﯼ ﻭ ﺩﺭ ﻣﺼﺮ ﺯﯾﻦ ﺍﻟﺪﯾﻦ ﺑﻦ ﻣﺨﻠﻮﻑ ﺑﻮﺩ.

ﺍﯾﻦ ﺩﻭ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺑﻪ ﺟﻬﻞ ﻭ ﺗﺠﺴﯿﻢ ﻣﺘﻬﻢ ﺳﺎﺧﺘﻨﺪ

ﻭ ﺣﺘﯽ ﭘﺎ ﺭﺍ ﻓﺮﺍﺗﺮ ﻧﻬﺎﺩﻩ ﻭ ﺍﻭ ﺭﺍ ﺑﻪ ﮐﻔﺮ ﻧﯿﺰ ﻣﺘﻬﻢ

ﺳﺎﺧﺘﻨﺪ. ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺑﻪ ﺧﺎﻃﺮ ﺳﻌﺎﯾﺖ ﻭ

ﺗﻬﻤﺖ ﻫﺎﯼ ﺍﯾﻦ ﺩﻭ ﻧﻔﺮ ﺷﮑﻨﺠﻪ، ﺍﻫﺎﻧﺖ، ﺯﻧﺪﺍﻥ، ﮐﺘﮏ ﻭ

ﺗﺒﻌﯿﺪﻭ ﺁﺯﺍﺭ ﺑﺴﯿﺎﺭ ﺩﯾﺪ .

ﺯﻣﺎﻧﯽ ﮐﻪ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺑﻪ ﺁﻣﻮﺯﺵ ﻣﺮﺩﻡ ﻭ ﭘﯿﻮﻧﺪ ﺩﺍﺩﻥ

ﺁﻧﺎﻥ ﺑﺎ ﮐﺘﺎﺏ ﺧﺪﺍ ﻭ ﺳﻨﺖ ﺭﺳﻮﻝ ﺍﻟﻠﻪ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ

ﺳﻠﻢ ﭘﺮﺩﺍﺧﺖ ﻭ ﺗﻘﻠﯿﺪ ﻭ ﺗﻌﻈﯿﻢ ﺍﺷﺨﺎﺹ ﺑﺮ ﺩﯾﻦ

ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺭﺍ ﻣﺮﺩﻭﺩ ﺩﺍﻧﺴﺖ، ﺍﻓﺮﺍﺩ ﺟﺎﻩ ﻃﻠﺐ ﻭ ﮐﺴﺎﻧﯽ ﮐﻪ

ﻣﻌﺘﻘﺪ ﺑﻪ ﮐﻮﺭﮐﻮﺭﺍﻧﻪ ﺑﻮﺩﻧﺪ ﻭ ﻧﯿﺰ ﺻﺎﺣﺒﺎﻥ ﭘﺴﺖ ﻭ ﻣﻘﺎﻡ

ﺑﻪ ﺧﺸﻢ ﺁﻣﺪﻧﺪ ﻭ ﺑﻪ ﺍﻭ ﺗﻬﻤﺖ ﻫﺮ ﻧﺎﺭﻭﺍﯾﯽ ﮐﻪ ﺑﺎ ﺁﻥ

ﻣﺮﺩﻡ ﺭﺍ ﺍﺯ ﻭﯼ ﺩﻭﺭ ﺳﺎﺯﻧﺪ ﻭﺍﺭﺩ ﺳﺎﺧﺘﻨﺪ ﺗﺎ ﺩﻋﻮﺕ ﺍﻭ ﺭﺍ

ﺧﺎﻣﻮﺵ ﺳﺎﺧﺘﻪ ﻭ ﻧﮕﺬﺍﺭﻧﺪ ﮐﺴﯽ ﭼﺸﻤﺎﻧﺶ ﺑﻪ ﺣﻘﺎﯾﻖ ﻭ

ﺭﻭﺷﻨﮕﺮﯼ ﻫﺎﯼ ﻭﯼ ﺑﺎﺯﺷﻮﺩ. ﺍﻣﺎ ﺑﺎﯾﺪ ﮔﻔﺖ : ( ﻻ ﺣﻮﻝ ﻭﻻ

ﻗﻮﺓ ﺇﻻ ﺑﺎﻟﻠﻪ ) ، ﻭ ﻓﺮﻣﺎﯾﺶ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ ﺭﺍ ﺑﻪ ﯾﺎﺩ ﻣﯽ

ﺁﻭﺭﯾﻢ ﮐﻪ ﻣﯽ ﻓﺮﻣﺎﯾﺪ : ﻭَﺍﻟﻠَّﻪُ ﻏَﺎﻟِﺐٌ ﻋَﻠَﯽ ﺃَﻣْﺮِﻩِ ﻭَﻟَﮑِﻦَّ ﺃَﮐْﺜَﺮَ

ﺍﻟﻨَّﺎﺱِ ﻻ ﯾَﻌْﻠَﻤُﻮﻥَ [ ﯾﻮﺳﻒ 21:] ﯾﻌﻨﯽ : « ﻭ ﺧﺪﺍ ﺑﺮ ﮐﺎﺭ

ﺧﻮﯾﺶ ﭼﯿﺮﻩ ﺍﺳﺖ ﻭﻟﯽ ﺑﯿﺸﺘﺮ ﻣﺮﺩﻡ ﻧﻤﯿﺪﺍﻧﻨﺪ. »

ﻣﺒﺘﺪﻋﺎﻧﯽ ﮐﻪ ﺻﻔﺎﺕ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪﺭﺍ ﻧﻔﯽ ﻣﯽ ﮐﺮﺩﻧﺪ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ

ﻭﯼ ﻣﯽ ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﺍﻭ ﺍﻫﻞ ﺗﺠﺴﯿﻢ ﺍﺳﺖ؛ ﺑﺮﺍﯼ ﺁﻧﮑﻪ ﻭﯼ

ﺻﻔﺎﺕ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺭﺍ ﻫﻤﺎﻧﻄﻮﺭ ﮐﻪ ﭘﺮﻭﺭﺩﮔﺎﺭ ﻭ ﺭﺳﻮﻟﺶ

ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﺍﺛﺒﺎﺕ ﻧﻤﻮﺩﻩ ﺍﻧﺪ ﻣﯽ ﭘﺬﯾﺮﺩ . ﺍﻣﺎ

ﻣﻘﻠﺪﺍﻧﯽ ﻣﺘﻌﺼﺒﯽ ﮐﻪ ﮐﻮﺭﮐﻮﺭﺍﻧﻪ ﺑﻪ ﺗﻘﻠﯿﺪ ﺍﺯ ﻓﻘﻬﺎ ﻣﯽ

ﭘﺮﺩﺍﺧﺘﻨﺪ ﻣﯽ ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﺍﻭ ﺍﺟﻤﺎﻉ ﺭﺍ ﻧﺎﺩﯾﺪﻩ ﮔﺮﻓﺘﻪ ﺍﺳﺖ ﻭ

ﺣﺘﯽ ﺑﻪ ﺩﻟﯿﻞ ﻣﺴﺄﻟﻪ ﯼ ﺗﺒﺮﮎ، ﻃﻼﻕ ﺛﻼﺛﻪ ﻭ ﻃﻼﻕ ﺩﺭ

ﺣﺎﻟﺖ ﺣﯿﺾ ﻗﺼﺪ ﮐﺸﺘﻦ ﻭﯼ ﺭﺍ ﺩﺍﺷﺘﻨﺪ.

ﻗﺒﺮﭘﺮﺳﺘﺎﻧﯽ ﮐﻪ ﺍﻭﻟﯿﺎ ﺭﺍ ﺑﯿﺶ ﺍﺯ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ

ﻭ ﺳﻠﻢ ﻭ ﺣﺘﯽ ﺑﯿﺶ ﺗﺮ ﺍﺯ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ ﺑﺰﺭﮒ ﻣﯽ

ﺩﺍﺷﺘﻨﺪ ﻣﯽ ﮔﻔﺘﻨﺪ : ﺍﻭ ﺑﺎ ﺍﻭﻟﯿﺎﺀ ﺩﺷﻤﻨﯽ ﺩﺍﺭﺩ ﻭ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮﺍﻥ

ﻭ ﻓﺮﺳﺘﺎﺩﮔﺎﻥ ﺧﺪﺍ ﺭﺍ ﺍﺭﺝ ﻧﻤﯽ ﻧﻬﺪ ... ﻭ ﺩﯾﮕﺮ ﺍﻓﺘﺮﺍ ﻭ

ﯾﺎﻭﻩ ﮔﻮﯾﯽ ﻫﺎﯾﯽ ﮐﻪ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺑﻪ ﻫﻢ ﻣﯽ

ﺑﺎﻓﺘﻨﺪ.

ﺍﯾﻦ ﺣﺎﻟﺖ ﻫﯿﭻ ﺗﻌﺠﺒﯽ ﻧﺪﺍﺭﺩ ﭼﻮﻥ ﻗﻀﺎﯾﺎﯾﯽ ﺍﺯ ﺍﯾﻦ

ﺩﺳﺖ ﺗﻨﻬﺎ ﺩﺍﻣﺎﻥ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺭﺍ ﻧﮕﺮﻓﺘﻪ ﻭ ﺑﻠﮑﻪ ﺩﺭ

ﻃﻮﻝ ﺗﺎﺭﯾﺦ ﺑﺎﺭﻫﺎ ﻭ ﺑﺎﺭﻫﺎ ﺑﺮﺍﯼ ﻫﺮ ﻓﺮﺩ ﻣﺼﻠﺢ، ﻣﺠﺪﺩ ﯾﺎ

ﻣﺠﺘﻬﺪﯼ ﺭﻭﯼ ﻣﯽ ﺩﻫﺪ ﮐﻪ ﺑﻪ ﺳﻮﯼ ﺩﯾﻦ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ

ﺑﮕﻮﻧﻪ ﺍﯼ ﮐﻪ ﺭﺳﻮﻝ ﺍﻟﻠﻪ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﺁﻥ ﺭﺍ

ﺁﻭﺭﺩﻩ ﺍﺳﺖ ﻓﺮﺍﺑﺨﻮﺍﻧﺪ ﻭ ﻣﺮﺩﻡ ﺭﺍ ﺑﻪ ﮐﻨﺎﺭﻧﻬﺎﺩﻥ ﺁﻧﭽﻪ

ﺧﻼﻑ ﺁﻥ ﺑﺎﺷﺪ ﺩﺳﺖ ﮐﺸﯿﺪﻥ ﺍﺯ ﺗﻌﺼﺐ ﻧﺴﺒﺖ ﺑﻪ

ﺍﺷﺨﺎﺹ ﺑﺎﻭﺟﻮﺩ ﺗﻘﺪﯾﺮ ﻭ ﺑﺮﺯﮔﺪﺍﺷﺖ ﺁﻧﺎﻥ ﺩﻋﻮﺕ ﮐﻨﺪ.

ﺍﻫﻤﯿﺖ ﺯﯾﺎﺩﯼ ﺩﺍﺭﺩ ﮐﻪ ﻗﺪﺭ ﻭ ﺍﺣﺘﺮﺍﻡ ﺑﺰﺭﮔﺎﻥ ﻭ ﺍﺷﺨﺎﺹ

ﻓﺎﺿﻞ ﻭ ﺑﺰﺭﮔﻮﺍﺭ ﻭ ﮔﺮﺍﻧﻘﺪﺭ ﺭﺍ ﺑﺪﺍﻧﯿﻢ ﺍﻣﺎ ﻗﺪﺭ ﻭ ﺍﻫﻤﯿﺖ

ﺁﻧﺎﻥ ﺭﺍ ﺑﺎﻻﺗﺮ ﺍﺯ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻭ

ﺷﺮﯾﻌﺖ ﺭﺳﻮﻝ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻧﺒﺮﯾﻢ، ﺑﻠﮑﻪ

ﺑﺎﯾﺪ ﺑﺪﻭﻥ ﺗﻌﺼﺐ ﻧﺴﺒﺖ ﺑﻪ ﺍﺷﺨﺎﺹ ﺁﻧﺎﻥ ﺭﺍ ﺑﺰﺭﮒ

ﺩﺍﺷﺘﻪ ﻭ ﺑﻪ ﺁﻧﺎﻥ ﺍﺣﺘﺮﺍﻡ ﺑﮕﺬﺍﺭﯾﻢ، ﺑﻪ ﺩﻭﺭ ﺍﺯ ﻫﺮﮔﻮﻧﻪ

ﻣﺒﺎﻟﻐﻪ ﻭ ﺯﯾﺎﺩﻩ ﺭﻭﯼ.

ﻋﺎﻗﺒﺖ ﻧﯿﺰ ﺑﻪ ﻓﻀﻞ ﻭ ﮐﺮﻡ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺟﻞ ﻻﻟﻪ ﺍﺯﺁﻥ ﻫﻤﺎﻥ

ﻋﻠﻤﺎﯼ ﺭﺑﺎﻧﯽ ﺍﺳﺖ، ﺑﺮﺍﯼ ﺁﻧﮑﻪ ﺁﻧﭽﻪ ﺑﺮﺍﯼ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺑﺎﺷﺪ

ﻣﺎﻧﺪﮔﺎﺭ ﺍﺳﺖ ﻭ ﻫﺮﭼﻪ ﺑﺮﺍﯼ ﻏﯿﺮ ﺧﺪﺍ ﺑﺎﺷﺪ ﺑﺮﯾﺪﻩ ﻭ

ﮔﺴﺴﺘﻪ ﻣﯽ ﺷﻮﺩ . ﺧﺪﺍﻭﻧﺪﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﻣﯽ ﻓﺮﻣﺎﯾﺪ :

ﻓَﺄَﻣَّﺎ ﺍﻟﺰَّﺑَﺪُ ﻓَﯿَﺬْﻫَﺐُ ﺟُﻔَﺎﺀً ﻭَﺃَﻣَّﺎ ﻣَﺎ ﯾَﻨﻔَﻊُ ﺍﻟﻨَّﺎﺱَ ﻓَﯿَﻤْﮑُﺚُ

ﻓِﯽ ﺍﻷَﺭْﺽِ [ﺍﻟﺮﻋﺪ 17:] ﯾﻌﻨﯽ : « ﺍﻣﺎ ﮐﻒ ﺑﯿﺮﻭﻥ ﺍﻓﺘﺎﺩﻩ ﺍﺯ

ﻣﯿﺎﻥ ﻣﯿﺮﻭﺩ ﻭﻟﯽ ﺁﻧﭽﻪ ﺑﻪ ﻣﺮﺩﻡ ﺳﻮﺩ ﻣﯿﺮﺳﺎﻧﺪ ﺩﺭ ﺯﻣﯿﻦ

[ ﺑﺎﻗﯽ ] ﻣﯿﻤﺎﻧﺪ .»

ﺗﺎ ﺍﯾﻨﺠﺎ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺷﯿﺦ ﺍﻹﺳﻼﻡ ﻭ ﺑﺰﺭﮔﯽ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﻭ ﮐﺘﺎﺏ

ﻫﺎﯼ ﻭﯼ ﺳﺨﻦ ﮔﻔﺘﯿﻢ ﻭ ﺍﯾﻨﮑﻪ ﻣﺮﺩﻣﺎﻥ ﺗﺎﮐﻨﻮﻥ ﻫﻤﭽﻨﺎﻥ

ﻭﯼ ﺭﺍ ﮔﺮﺍﻣﯽ ﺩﺍﺷﺘﻪ ﻭ ﺑﻪ ﺍﻭ ﺍﺭﺝ ﻣﯽ ﻧﻬﻨﺪ ﻭ ﮐﺘﺎﺏ

ﻫﺎﯾﺶ ﺭﺍ ﺗﺪﺭﯾﺲ ﻣﯽ ﻧﻤﺎﯾﻨﺪ، ﻫﺮﮐﺲ ﮐﻪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺭﺍ

ﺑﻄﻠﺒﺪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺑﺮﺍﯼ ﺍﻭ ﭼﯿﺰﯼ ﺭﺍ ﺍﺭﺍﺩﻩ ﻣﯽ ﮐﻨﺪ ﮐﻪ ﻣﯽ

ﺧﻮﺍﻫﺪ، ﻭ ﺍﯾﻦ ﭼﻪ ﻓﻮﺯ ﻭ ﮐﺎﻣﯿﺎﺑﯽ ﺑﺰﺭﮔﯽ ﺍﺳﺖ ﺑﺮﺍﯼ

ﻋﻠﻤﺎ !

ﻓﺨﺮ ﻭ ﻣﺒﺎﻫﺎﺕ ﺗﻨﻬﺎ ﺍﺯﺁﻥ ﻋﻠﻤﺎ ﺍﺳﺖ، ﮐﻪ ﺁﻧﺎﻥ ﺑﺮ ﺟﺎﺩﻩ ﯼ

ﻫﺪﺍﯾﺖ ﻭ ﺭﺍﺳﺘﯽ ﺍﻧﺪ ﻭ ﺭﺍﻫﻨﻤﺎﯾﺎﻥ ﮐﺴﺎﻧﯽ ﻫﺴﺘﻨﺪ ﮐﻪ

ﻃﻠﺐ ﻫﺪﺍﯾﺖ ﻧﻤﺎﯾﻨﺪ . ﻫﺮﮐﺲ ﺑﻪ ﺁﻥ ﺍﻧﺪﺍﺯﻩ ﺍﺯ ﺍﺭﺯﺵ ﻭ

ﺍﺣﺘﺮﺍﻡ ﺑﺮﺧﻮﺭﺩﺍﺭ ﻣﯽ ﮔﺮﺩﺩ ﮐﻪ ﺑﻪ ﻧﯿﮑﯽ ﻭ ﺍﺻﻼﺡ

ﭘﺮﺩﺍﺧﺘﻪ ﺑﺎﺷﺪ، ﺍﺷﺨﺎﺹ ﻧﺎﺩﺍﻥ ﺑﺎ ﻋﻠﻤﺎ ﻭ ﺍﻫﻞ ﻋﻠﻢ ﻭ

ﺩﺍﻧﺶ ﺳﺮ ﺳﺘﯿﺰ ﺩﺍﺭﻧﺪ. ﺑﮑﻮﺵ ﺗﺎ ﺑﺎ ﻋﻠﻢ ﻭ ﺩﺍﻧﺶ

ﺯﻧﺪﮔﺎﻧﯽ ﺍﺑﺪﯼ ﺭﺍ ﻓﺮﺍﭼﻨﮓ ﺁﻭﺭﯼ ! ﻣﺮﺩﻣﺎﻥ ﻫﻤﻪ ﻣﺮﺩﮔﺎﻧﯽ

ﻫﺴﺘﻨﺪ ﻭ ﺗﻨﻬﺎ ﺍﻫﻞ ﻋﻠﻢ ﻭ ﺩﺍﻧﺶ ﺯﻧﺪﮔﺎﻥ ﺍﯾﻦ ﺟﻬﺎﻧﻨﺪ. ﺑﺎ

ﺍﯾﻦ ﮔﻔﺘﻪ ﻫﺎ ﺳﺨﻦ ﺭﺍ ﺑﻪ ﭘﺎﯾﺎﻥ ﺑﺮﺩﻩ ﻭ ﺍﺯ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺑﺮﺍﯼ

ﺧﻮﯾﺶ ﻭ ﺑﺮﺍﯼ ﺷﻤﺎ ﻃﻠﺐ ﺁﻣﺮﺯﺵ ﻣﯽ ﻧﻤﺎﯾﻢ ! ﻭ ﻓﺮﺻﺖ

ﺭﺍ ﺑﻪ ﺷﯿﺦ ﻭ ﺍﺳﺘﺎﺩ ﺑﺰﺭﮔﻮﺍﺭ ﻣﯽ ﺳﭙﺎﺭﻡ ﺗﺎ ﮔﻮﺵ ﻫﺎﯾﻤﺎﻥ

ﺭﺍ ﺑﺎ ﺁﻧﭽﻪ ﻧﺰﺩ ﺍﻭﺳﺖ ﺑﻨﻮﺍﺯﺩ، ﮐﻪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺟﺰﺍﯼ ﺧﯿﺮﺵ

ﺩﻫﺎﺩ .

ﺑﻌﻀﯽ ﺍﺯ ﺧﺼﻮﺻﯿﺎﺕ ﺍﯾﺸﺎﻥ :

ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﻣﯽ ﻓﺮﻣﺎﯾﺪ : } ﺇﻥ ﺑﻨﯽ

ﺇﺳﺮﺍﺋﯿﻞ ﮐﺎﻧﺖ ﺗﺴﻮﺳﻬﻢ ﺍﻷﻧﺒﯿﺎﺀ، ﮐﻠﻤﺎ ﻫﻠﮏ ﻧﺒﯽ ﺧﻠﻔﻪ

ﺁﺧﺮ، ﺃﻣﺎ ﻫﺬﻩ ﺍﻷﻣﺔ ﻓﺈﻥ ﺍﻟﻠﻪ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﯾﺒﻌﺚ ﻟﻬﺎ ﻋﻠﯽ ﺭﺃﺱ

ﮐﻞ ﻣﺎﺋﺔ ﻋﺎﻡ ﻣﻦ ﯾﺠﺪﺩ ﻟﻬﺎ ﺃﻣﺮ ﺩﯾﻨﻬﺎ { ﯾﻌﻨﯽ : « ﺭﻫﺒﺮﯼ ﻭ

ﺯﻣﺎﻣﺪﺍﺭﯼ ﺑﻨﯽ ﺍﺳﺮﺍﺋﯿﻞ ﺭﺍ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮﺍﻥ ﻋﻠﯿﻬﻢ ﺍﻟﺴﻼﻡ ﺑﻪ

ﺩﻭﺵ ﺩﺍﺷﺘﻨﺪ . ﻭ ﻫﺮﮔﺎﻩ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮﯼ ﻭﻓﺎﺕ ﻣﯽ ﯾﺎﻓﺖ،

ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺩﯾﮕﺮﯼ ﺑﺠﺎﯾﺶ ﻣﯽ ﻧﺸﺴﺖ، ﺍﻣﺎ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺑﺮﺍﯼ

ﺍﯾﻦ ﺍﻣﺖ ﺩﺭ ﺳﺮ ﻫﺮ ﯾﮑﺼﺪ ﺳﺎﻝ ﮐﺴﯽ ﺭﺍ ﺑﺮﻣﯽ ﺍﻧﮕﯿﺰﺩ ﺗﺎ

ﺁﻥ ﺭﺍ ﺗﺠﺪﯾﺪ ﻧﻤﺎﯾﺪ. » ﺍﯾﻦ ﺣﺪﯾﺜﯽ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺍﻣﺎﻡ ﻣﺴﻠﻢ

ﻓﯽ ﺻﺤﯿﺢ ﺧﻮﯾﺶ ﺁﻥ ﺭﺍ ﺭﻭﺍﯾﺖ ﻧﻤﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ ، ﻭ ﺷﯿﺦ

ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺣﻤﻪ ﺍﻟﻠﻪ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺧﻮﺩ ﯾﮑﯽ ﺍﺯ ﺁﻥ

ﺑﺰﺭﮔﻮﺍﺭﺍﻧﯽ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺩﻧﯿﺎ ﺭﺍ ﺍﺯ ﺩﯾﻨﺪﺍﺭﯼ ﺳﺮﺷﺎﺭ ﺳﺎﺧﺘﻪ

ﻭ ﻣﺮﺩﻣﺎﻥ ﺭﺍ ﺁﻣﻮﺧﺘﻨﺪ. ﺍﻭ ﻣﺼﺪﺍﻕ ﻗﻮﻝ ﻣﺘﻨﺒﯽ ﺷﺎﻋﺮ

ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ :

"ﺃﻧﺎ ﺍﻟﺬﯼ ﻧﻈﺮ ﺍﻷﻋﻤﯽ ﺇﻟﯽ ﺃﺩﺑﯽ ﻭﺃﺳﻤﻌﺖ ﮐﻠﻤﺎﺗﯽ ﻣﻦ ﺑﻪ

ﺻﻤﻢ ﺍﻟﺨﯿﻞ ﻭﺍﻟﻠﯿﻞ ﻭﺍﻟﺒﯿﺪﺍﺀ ﺗﻌﺮﻓﻨﯽ ﻭﺍﻟﺴﯿﻒ ﻭﺍﻟﺮﻣﺢ

ﻭﺍﻟﻘﺮﻃﺎﺱ ﻭﺍﻟﻘﻠﻢ "

ﻣﻌﻨﯽ ﺷﻌﺮ :

« ﻣﻦ ﺁﻧﮑﺴﻢ ﮐﻪ ﮐﻮﺭﺍﻥ ﺍﺩﺑﻢ ﺭﺍ ﺑﻨﮕﺮﻧﺪ ﻭ ﮐﺮﺍﻥ ﺳﺨﻨﺎﻧﻢ

ﺭﺍ ﮔﻮﺵ ﺩﻫﻨﺪ، ﺳﻮﺍﺭﺍﻥ ﻭ ﺷﺒﺎﻧﮕﺎﻫﺎﻥ ﻭ ﺑﯿﺎﺑﺎﻥ ﻭ ﺷﻤﺸﯿﺮ

ﻭ ﻧﯿﺰﻩ ﻭ ﮐﺎﻏﺬ ﻭ ﻗﻠﻢ ﻫﻤﻪ ﻣﯽ ﺷﻨﺎﺳﻨﺪﻡ «!

ﺍﯾﻦ ﺗﻨﻬﺎ ﻗﻄﺮﻩ ﺍﯼ ﺍﺳﺖ ﺍﺯ ﺩﺭﯾﺎﯼ ﺑﯽ ﮐﺮﺍﻥ ﺷﺎﯾﺴﺘﮕﯽ

ﺍﯾﻦ ﺍﻣﺎﻡ ﺑﺰﺭﮔﻮﺍﺭ. ﺍﻣﺸﺐ ﻣﺎ ﻫﻤﮕﯽ ﻣﻬﻤﺎﻧﺎﻥ ﺧﻮﺍﻥ ﺷﯿﺦ

ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﻫﺴﺘﯿﻢ ﻭ ﺍﺯ ﺳﺮﭼﺸﻤﻪ ﯼ ﺍﻭ ﺑﺮﻣﯽ

ﮔﯿﺮﯾﻢ ﻭ ﺳﯿﺮﺍﺏ ﻣﯽ ﺷﻮﯾﻢ ﮐﻪ ﺧﺸﮏ ﻧﮕﺮﺩﺩ ﻭ ﻧﻮﺭ ﺍﻭ

ﮐﻪ ﺧﺎﻣﻮﺵ ﻧﺨﻮﺍﻫﺪ ﺷﺪ، ﮐﻪ ﭼﻮﻥ ﺧﻮﺭﺷﯿﺪﯼ ﭘﺮﺗﻮ

ﺍﻧﻮﺍﺭ ﺗﺎﺯﮔﯽ ﺑﺨﺶ ﺧﻮﺩ ﺭﺍ ﺑﻪ ﻣﺎﻭﺭﺍﺀ ﺯﻣﺎﻥ ﻭ ﻣﮑﺎﻥ ﻣﯽ

ﮔﺴﺘﺮﺍﻧﺪ.

ﺍﯾﻦ ﺍﺳﺘﺎﺩ ﺑﺰﺭﮔﻮﺍﺭ ﻭ ﺍﺭﺟﻤﻨﺪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ

ﻗﺪﺭ ﻭ ﯾﺎﺩ ﺍﻭ ﺭﺍ ﺑﺮﺍﻓﺮﺍﺷﺖ، ﭼﻮﻥ ﻋﻤﺮ ﺧﻮﯾﺶ ﺭﺍ ﺩﺭ

ﻣﺴﯿﺮ ﺧﺪﻣﺖ ﺑﻪ ﺩﯾﻦ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ ﺳﭙﺮﯼ ﻧﻤﻮﺩ . ﺍﯾﻦ

ﻫﻤﺎﻥ ﻣﺮﺩﯼ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺁﻧﭽﻪ ﺍﺯ ﺁﻣﻮﺧﺘﻪ ﻫﺎﯼ ﺳﻨﺖ ﺭﺍ ﮐﻪ

ﻣﻨﺪﺭﺱ ﻭ ﻓﺮﺳﻮﺩﻩ ﺑﻮﺩ ﺭﺍ ﺩﻭﺑﺎﺭﻩ ﺯﻧﺪﻩ ﻧﻤﻮﺩ ﻭ ﺷﺮﻉ

ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺭﺍ ﺗﺠﺪﯾﺪ ﺣﯿﺎﺕ ﺑﺨﺸﯿﺪ ﻭ ﭘﺮﭼﻢ

ﻋﻘﯿﺪﻩ ﯼ ﺳﻠﻔﯿﻪ ﺭﺍ ﺑﺮﺍﻓﺮﺍﺷﺖ، ﺩﺭ ﺑﺮﺍﺑﺮ ﻫﺮﮔﻮﻧﻪ ﮐﺠﺮﻭﯼ

ﺟﻨﮕﯿﺪ ﻭ ﺩﺭ ﺭﺍﻩ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺑﺎ ﺷﻤﺸﯿﺮ ﻭ

ﻧﯿﺰﻩ ﻭ ﺩﺭ ﺭﺍﻩ ﺍﻋﻼﺀ ﮐﻠﻤﻪ ﯼ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﺰﻭﺟﻞ ﺑﻪ ﺟﻬﺎﺩ

ﭘﺮﺩﺍﺧﺖ. ﺩﺭ ﻫﺮ ﻣﻨﺼﺐ ﮔﺬﺭﺍﯼ ﺩﻧﯿﺎﯾﯽ ﮐﻪ ﺑﻮﺩ ﭘﺎﺭﺳﺎﯾﯽ

ﭘﯿﺸﻪ ﻧﻤﻮﺩﻩ ﺑﻮﺩ. ﺍﻣﮑﺎﻥ ﺁﻥ ﺑﺮﺍﯾﺶ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺣﮑﻤﺮﺍﻧﯽ

ﯾﮏ ﺷﻬﺮ ﺭﺍ ﮐﺎﻣﻼً ﺑﻪ ﻋﻬﺪﻩ ﺑﮕﯿﺮﺩ ﺍﻣﺎ ﺁﻥ ﺭﺍ ﻧﭙﺬﯾﺮﻓﺖ ﻭ

ﮔﻔﺖ : ﻣﻦ ﻓﺮﺩﯼ ﻣﺮﺩﻣﯽ ﻫﺴﺘﻢ ﻭ ﻣﺮﺩ ﺩﻭﻟﺖ ﻧﯿﺴﺘﻢ.

ﺍﯾﺸﺎﻥ ﺑﺪﯾﻨﮕﻮﻧﻪ ﻓﻘﻪ ﻣﻮﺭﺩ ﻧﻈﺮ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻋﺰﻭﺟﻞ ﺭﺍ ﭘﯽ

ﮔﺮﻓﺖ ﻭ ﺧﻮﯾﺶ ﺭﺍ ﻭﻗﻒ ﺧﺪﻣﺖ ﺑﻪ ﺷﺮﻉ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﺒﺎﺭﮎ

ﻭﺗﻌﺎﻟﯽ ﻧﻤﻮﺩ.

ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺷﺨﺼﯽ ﻋﺎﺩﯼ ﻭ ﻣﻌﻤﻮﻟﯽ ﻧﺒﻮﺩ، ﻭﯼ ﯾﮑﯽ ﺍﺯ

ﻣﻔﺎﺧﺮ ﮔﺮﺍﻧﻘﺪﺭ ﺍﻣﺖ ﺍﺳﻼﻡ، ﮐﻮﻫﯽ ﺭﺍﺳﺦ، ﭘﺪﯾﺪﻩ ﺍﯼ

ﺗﺎﺭﯾﺨﯽ، ﺍﻣﺘﯽ ﺟﺎﯼ ﮔﺮﻓﺘﻪ ﺩﺭ ﺿﻤﯿﺮ ﯾﮏ ﻣﺮﺩ، ﻣﻨﻬﺠﯽ

ﻧﻤﺎﯾﺎﻥ ﮔﺸﺘﻪ ﺩﺭ ﺭﻓﺘﺎﺭ ﯾﮏ ﺍﻧﺴﺎﻥ ﻭ ﺗﺎﺭﯾﺨﯽ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺑﻪ

ﻧﺎﻡ ﺍﻧﺴﺎﻥ ﻧﮕﺎﺷﺘﻪ ﺷﺪﻩ ﺑﻮﺩ؛

 ﻭﯼ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ

ابن ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺣﻤﻪ ﺍﻟﻠﻪ ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺑﻮﺩ.

ﺻﻔﺤﺎﺕ ﺯﻧﺪﮔﺎﻧﯽ ﺍﯾﺸﺎﻥ ﻧﻮﺭﺍﻧﯽ ﻭ ﺩﺭﺧﺸﺎﻥ ﺍﺯ

ﭘﺮﺗﻮﺍﻓﺸﺎﻧﯽ ﺁﻥ ﺍﻧﻮﺍﺭ ﻫﺪﺍﯾﺖ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺧﺎﻣﻮﺷﯽ ﻧﺪﺍﺷﺖ.

ﭼﻮﻥ ﻣﺎ ﻣﺴﻠﻤﺎﻧﺎﻥ ﺩﺭ ﻣﯿﺎﻥ ﺩﯾﮕﺮ ﺍﻗﻮﺍﻡ ﻭ ﻣﻠﺖ ﻫﺎ ﭼﻨﯿﻦ

ﺷﺨﺼﯿﺖ ﻫﺎﯼ ﭘﯿﺸﺮﻭ ﻭ ﺭﺍﻫﺒﺮﯼ ﺭﺍ ﺩﺍﺭﯾﻢ، ﮔﺮﺩﻥ ﺍﻣﺖ

ﻫﺎ ﻭ ﻣﻠﺖ ﻫﺎ ﺩﺭ ﺑﺮﺍﺑﺮﺵ ﮐﺞ ﻣﯽ ﺷﻮﺩ، ﮐﺴﺎﻧﯽ ﻣﺎﻧﻨﺪ

ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﮐﻪ ﺑﺎ ﺧﻄﯽ ﺍﺯ ﻧﻮﺭ ﺑﺮ ﭘﯿﺸﺎﻧﯽ ﺯﻣﺎﻥ ﺣﮏ

ﺷﺪﻩ ﺍﺳﺖ ﻭ ﺗﺎ ﺍﺑﺪ ﻣﺎﻧﺪﮔﺎﺭ ﺍﺳﺖ؛

 ﺑﺮﺍﯼ ﺁﻧﮑﻪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ

ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﭘﺎﺩﺍﺵ ﻧﯿﮏ ﮐﺮﺩﺍﺭﺍﻥ ﺭﺍ ﺗﺒﺎﻩ ﻧﻤﯽ ﺳﺎﺯﺩ،

ﺍﯾﻦ ﺳﻨﺘﯽ ﺟﻬﺎﻧﯽ ﺩﺭ ﺍﯾﻦ ﺩﻧﯿﺎ ﺍﺳﺖ.

ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺍﺟﺮ ﮐﺴﯽ ﺭﺍ ﮐﻪ ﮐﺎﺭ ﻧﯿﮏ ﺍﻧﺠﺎﻡ ﻣﯽ ﺩﻫﺪ

ﺍﺯﺑﯿﻦ ﻧﻤﯽ ﺑﺮﺩ. ﺍﯾﻦ ﺍﻧﺴﺎﻥ ﮐﻪ ﺧﻮﻥ ﻭ ﺟﺎﻥ ﺧﻮﯾﺶ ﺭﺍ

ﺑﻪ ﺷﺮﻉ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻋﺰﻭﺟﻞ ﺁﻣﯿﺨﺘﻪ ﺍﺳﺖ، ﻭ ﺭﻭﺯ ﻭ ﺷﺐ

ﺭﺍ ﭘﯿﻮﺳﺘﻪ ﺩﺭ ﺧﺪﻣﺖ ﺑﻪ ﺭﺍﻩ ﺣﻖ ﻭ ﺭﺍﺳﺘﯽ ﺳﭙﺮﯼ

ﻧﻤﻮﺩﻩ ﺍﺳﺖ

. ﺑﯽ ﺗﺮﺩﯾﺪ ﺍﻣﺖ ﺍﺳﻼﻡ ﺍﯾﻦ ﺷﺨﺺ ﺭﺍ ﭼﻮﻥ

ﺗﺎﺟﯽ ﺑﺮ ﺳﺮ ﺧﻮﺩ ﻧﻬﺎﺩﻩ ﺍﺳﺖ ﻭ ﻫﻤﭽﻨﺎﻥ ﺁﻭﺍﺯﻩ ﻭ ﻧﺎﻡ

ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺩﺭ ﻫﻤﻪ ﯼ ﺁﻓﺎﻕ ﻋﺎﻟﻢ ﭘﮋﻭﺍﮎ ﻣﯽ

ﯾﺎﺑﺪ.

ﺍﻣﺎ ﮐﺴﺎﻧﯽ ﮐﻪ ﺑﺎ ﻭﯼ ﺑﻪ ﺩﺷﻤﻨﯽ ﺑﺮﺧﺎﺳﺘﻪ ﻭ ﺍﻭ ﺭﺍ ﺑﺎ ﺗﯿﺮ

ﻭﺍﺣﺪﯼ ﻫﺪﻑ ﻗﺮﺍﺭ ﺩﺍﺩﻩ ﺍﻧﺪ ﻭ ﺩﺭﻫﺎﯼ ﺯﻧﺪﺍﻥ ﻭ

ﺑﺎﺯﺩﺍﺷﺘﮕﺎﻩ ﻫﺎ ﺭﺍ ﺑﺮ ﺭﻭﯾﺶ ﮔﺸﻮﺩﻧﺪ ﻭ ﺑﻪ ﺭﯾﺨﺘﻦ ﺧﻮﻥ

ﻭﯼ ﻓﺘﻮﺍ ﺩﺍﺩﻧﺪ. ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ ﻧﺎﻡ ﻭ ﯾﺎﺩ ﺁﻧﺎﻥ ﺭﺍ

ﻓﺮﻭﻧﺸﺎﻧﺪ ﻭ ﺍﮐﻨﻮﻥ ﺩﺭ ﺯﯾﺮ ﻻﯾﻪ ﻫﺎﯼ ﻋﺼﻮﺭ ﺧﻔﺘﻪ ﺍﻧﺪ ﻭ

ﻓﺮﺍﻣﻮﺵ ﺷﺪﻩ ﺍﻧﺪ.

 ﺍﻣﺎ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﯾﺎﺩ

ابنﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺍ ﺗﺠﺪﯾﺪ ﻧﻤﻮﺩ ﻭ ﻗﺪﺭ ﻭ ﺍﺭﺝ ﻭﯼ ﺭﺍ ﺑﻠﻨﺪ ﮐﺮﺩ ﻭ

ﭼﻨﺎﻥ ﺷﺪ ﮐﻪ ﺍﮐﻨﻮﻥ ﺍﻣﺖ ﺑﻪ ﺩﻧﺒﺎﻝ ﻭﯼ ﺩﺭ ﺣﺮﮐﺖ ﺍﺳﺖ

ﻭ ﺣﺘﯽ ﺩﺍﺩﮔﺎﻩ ﻫﺎﯼ ﺷﺮﻋﯽ ﺩﺭ ﺳﺮﺗﺎﺳﺮ ﺟﻬﺎﻥ ﺍﺳﻼﻡ ﺑﺮ

ﺍﺳﺎﺱ ﺍﺟﺘﻬﺎﺩﺍﺕ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﮐﻪ ﭘﯿﺸﺘﺮ ﺑﺪﺍﻥ ﻣﯽ ﺗﺎﺧﺘﻨﺪ

ﻭ ﻃﻌﻨﻪ ﻣﯽ ﺯﺩﻧﺪ ﻋﻤﻞ ﻣﯽ ﻧﻤﺎﯾﻨﺪ

 ﻭ ﺍﮐﻨﻮﻥ ﺑﻪ ﻋﻨﻮﺍﻥ

ﺷﯿﻮﻩ ﺍﯼ ﭘﺎﯾﺪﺍﺭ ﺩﺭ ﻗﻮﺍﻧﯿﻦ ﻭ ﺩﺳﺘﻮﺭﺍﺗﯽ ﮐﻪ ﺩﺍﺩﮔﺎﻩ ﻫﺎﯼ

ﻣﺬﮐﻮﺭ ﺑﺮﭘﺎﯾﻪ ﯼ ﺁﻥ ﮐﺎﺭ ﻣﯽ ﮐﻨﻨﺪ.

ﺍﯾﻦ ﭼﻨﯿﻦ ﻣﺮﺩﯼ ﺣﺘﻤﺎً ﺑﺎﯾﺪ ﻧﻘﺶ ﺭﻫﺒﺮﯼ ﺭﺍ ﺑﺮﻋﻬﺪﻩ

ﮔﯿﺮﺩ، ﭼﻮﻥ ﺣﻘﯿﻘﺘﺎً ﻣﺮﺩ ﺗﻤﺎﻡ ﺩﻭﺭﺍﻥ ﻫﺎ ﺍﺳﺖ

.

ابن ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺷﯿﻮﻩ ﺳﻠﻒ ﺭﺍ ﺩﺭ ﺩﻭﺭﺍﻧﯽ ﮐﻪ – ﮐﻪ ﺍﯾﮑﺎﺵ ﺍﺯ ﺁﻥ

ﺑﺎﺧﺒﺮ ﺑﻮﺩﯾﺪ - ﺍﻧﻮﺍﺭ ﺳﻠﻒ ﺩﺭ ﺁﻥ ﻓﺮﻭﺧﻔﺘﻪ ﻭ ﺗﺎﺭﯾﮑﯽ

ﻫﺎﯼ ﺑﺪﻋﺖ ﺁﻓﺎﻕ ﺭﺍ ﺩﺭﻧﻮﺭﺩﯾﺪﻩ ﺑﻮﺩ ﺗﺎ ﺁﻧﮕﺎﻩ ﮐﻪ

ﺧﻮﺭﺷﯿﺪ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺑﺮﺩﻣﯿﺪ ﻭ ﺗﻤﺎﻡ ﺁﻥ ﺗﺎﺭﯾﮑﯽ ﻫﺎ ﺭﺍ

ﭘﺮﺍﮐﻨﺪ ﻭ ﺑﺎ ﺻﻮﻓﯿﺎﻥ ﺍﻫﻞ ﻏﻠﻮ ﺟﻨﮕﯿﺪ ﻭ ﺑﺎ ﻓﺮﻗﻪ ﻫﺎﯼ

ﮔﻤﺮﺍﻩ ﻭ ﺑﺪﻋﺖ ﮔﺬﺍﺭ ﺩﺭﺳﺘﯿﺰ ﺍﻓﺘﺎﺩ، ﺳﺒﮏ ﻭﺷﯿﻮﻩ ﯼ

ﺳﻠﻒ ﺭﺍ ﺁﺷﮑﺎﺭ ﺳﺎﺧﺖ ﻭ ﺩﺭ ﻫﺮ ﺯﻣﯿﻨﻪ ﮐﺘﺎﺑﻬﺎ ﻧﻮﺷﺖ ﻭ

ﺗﻨﻬﺎ ﺑﻪ ﻧﮕﺎﺭﺵ ﮐﺘﺐ ﺍﮐﺘﻔﺎ ﻧﻨﻤﻮﺩ ﻭ ﺍﻣﺘﯽ ﺍﺯ ﻋﻠﻤﺎﯼ

ﻋﺎﻟﯿﻘﺪﺭ ﺭﺍ ﺗﺮﺑﯿﺖ ﻧﻤﻮﺩ ﺗﺎ ﺣﺎﻣﻞ ﻣﻨﻬﺎﺝ ﻭ ﺭﺍﻩ ﺭﻭﺷﻦ

ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺧﺪﺍ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ ﺳﻠﻢ ﺑﺎﺷﻨﺪ، ﮔﺬﺷﺘﻪ ﺍﺯ ﺍﯾﻦ

ﻫﺎ ﺍﻭ ﻣﺮﺩﯼ ﺧﺪﺍﺗﺮﺱ، ﭘﺎﺭﺳﺎ ﻭ ﺗﻮﺑﻪ ﮔﺮ ﺍﺳﺖ ﮐﻪ ﺑﻪ

ﺳﻮﯼ ﭘﺮﻭﺭﺩﮔﺎﺭ ﯾﮑﺘﺎﯼ ﺧﻮﯾﺶ ﺑﺎﺯﻣﯽ ﮔﺮﺩﺩ؛ ﺩﺭ ﺗﻤﺎﻡ

ﮔﺮﻓﺘﺎﺭﯼ ﻫﺎﯾﺶ ﺍﺯ ﺍﻭ ﯾﺎﺭﯼ ﻣﯽ ﻃﻠﺒﺪ .

ﺑﺎ ﺗﺄﻣﻞ ﺩﺭ ﺯﻧﺪﮔﯽ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺩﺍﺳﺘﺎﻥ ﻣﺮﺩﯼ ﺭﺍ ﺧﻮﺍﻫﯽ

ﺧﻮﺍﻧﺪ ﮐﻪ ﺑﺮﺳﺎﺧﺘﻪ ﯼ ﺩﯾﻦ ﻣﺒﯿﻦ ﺍﺳﻼﻡ ﻭ ﺷﺮﯾﻌﺖ

ﺍﺳﻼﻡ ﺑﺮﺍﯼ ﺗﺒﯿﯿﻦ ﺳﺮﺁﻣﺪﯼ ﻭ ﺷﮕﻔﺖ ﺍﻧﮕﯿﺰ ﺑﻮﺩﻥ ﺩﯾﻦ

ﺍﺳﻼﻡ ﺩﺭ ﭘﺮﻭﺭﺵ ﺩﺍﺩﻥ ﻓﺮﺯﻧﺪﺍﻧﯽ ﮐﻪ ﺩﯾﺪﮔﺎﻥ ﺟﻬﺎﻧﯿﺎﻥ

ﺭﺍ ﺑﻪ ﺳﻮﯼ ﺷﺮﻉ ﻣﻘﺪﺱ ﺍﺳﻼﻡ ﻣﺘﻮﺟﻪ ﻣﯽ ﺳﺎﺯﻧﺪ ﺑﺮﺍﯼ

ﻣﺮﺩﻣﺎﻥ ﺑﻮﺩ . ﻣﺮﺩﯼ ﻣﺠﺎﻫﺪ ﻓﯽ ﺳﺒﯿﻞ ﺍﻟﻠﻪ، ﺑﺮﭘﺎﺩﺍﺭﻧﺪﻩ ﯼ

ﺣﻖ، ﻣﺮﺩﯼ ﭘﺎﺭﺳﺎ، ﺍﻧﺴﺎﻥ ﺩﻝ ﺁﺯﺭﺩﻩ ﺍﯼ ﮐﻪ ﺍﺯ ﺧﺸﯿﺖ

ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﯽ ﮔﺮﯾﺴﺖ ﻭ ﺷﺎﻧﻪ ﻫﺎﯾﺶ ﻭ ﮐﻞ ﻭﺟﻮﺩﺵ ﺍﺯ

ﺗﺮﺱ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻣﺘﻌﺎﻝ ﻣﯽ ﻟﺮﺯﯾﺪ، ﮐﺴﯽ ﮐﻪ ﺣﺎﺟﺎﺕ ﺧﻮﺩ

ﺭﺍ ﺑﻪ ﺩﺭﮔﺎﻩ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺟﻞ ﻭﻋﻼ ﺍﺑﺮﺍﺯ ﻣﯽ ﺩﺍﺭﺩ، ﻫﻤﺎﻥ

ﮐﺲ ﮐﻪ ﺩﺭﺑﺎﺭﻩ ﯼ ﺧﻮﺩ ﭼﻨﯿﻦ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﻭﻗﺘﯽ ﮐﻪ

ﻣﺴﺄﻟﻪ ﺍﯼ ﺑﺮ ﻣﻦ ﻣﺸﮑﻞ ﻣﯽ ﮔﺸﺖ ﺑﻪ ﺳﻮﯼ ﻣﺴﺠﺪﯼ

ﻣﺘﺮﻭﮎ ﻣﯽ ﺷﺘﺎﻓﺘﻢ ﻭ ﺭﻭﯾﻢ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺧﺎﮎ ﻣﯽ ﻣﺎﻟﯿﺪﻡ ﻭ ﺩﺭ

ﺳﺠﺪﻩ ﻣﯽ ﮔﺮﯾﺴﺘﻢ ﻭ ﻣﯽ ﮔﻔﺘﻢ : ﺍﯼ ﻣﻌﻠﻢ ﺍﺑﺮﺍﻫﯿﻢ ﻣﺮﺍ

ﺑﯿﺎﻣﻮﺯ، ﻭ ﺍﯼ ﻓﻬﻢ ﺩﻫﻨﺪﻩ ﯼ ﺳﻠﯿﻤﺎﻥ ﻣﺮﺍ ﺑﻔﻬﻤﺎﻥ ! ﺑﻪ ﺍﯾﻦ

ﺗﺮﺗﯿﺐ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺳﺒﺤﺎﻧﻪ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ، ﻣﻌﻠﻢ ﺍﺑﺮﺍﻫﯿﻢ ﻭ ﻓﻬﻢ

ﺑﺨﺶ ﺳﻠﯿﻤﺎﻥ، ﺍﻭ ﺭﺍ ﻣﯽ ﺁﻣﻮﺧﺖ . ﭘﺲ ﺁﻭﺍﺯ ﮔﺮﯾﻪ

ﻫﺎﯾﺘﺎﻥ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺩﺍﻣﺎﻥ ﭘﺮﻭﺭﺩﮔﺎﺭﺗﺎﻥ ﺑﺮﺩﺍﺭﯾﺪ ﺣﺘﯽ ﺩﺭ ﻫﺮ

ﮐﺎﺭ ﮐﻮﭼﮏ ﯾﺎ ﻧﺎﭼﯿﺰ. ﻧﯿﺮﻭﯼ ﺍﯾﻤﺎﻥ ﺑﺮﮔﯽ ﺭﻭﺷﻦ ﻭ

ﺩﺭﺧﺸﺎﻥ ﺍﺯ ﺻﻔﺤﺎﺕ ﺯﺭﯾﻦ ﺯﻧﺪﮔﺎﻧﯽ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺿﯽ

ﺍﻟﻠﻪ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﻋﻨﻪ ﺑﻮﺩ.

ﺣﺎﻝ ﻭ ﻭﺿﻌﯿﺖ ﺍﻭ ﺩﺭ ﺍﺭﺗﺒﺎﻁ ﺑﺎ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﻌﺎﻟﯽ :

ﯾﮑﯽ ﺍﺯ ﺷﺎﮔﺮﺩﺍﻥ ﻭﯼ ﺍﺑﻦ ﻗﯿﻢ ﺍﻟﺠﻮﺯﯾﻪ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﮔﻮﺷﻪ ﺍﯼ

ﺍﺯ ﺯﻧﺪﮔﯽ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺭﺍ ﺑﺮﺍﯼ ﻣﺎ ﺗﻌﺮﯾﻒ ﮐﻨﺪ. ﺍﺑﻦ ﻗﯿﻢ

ﺍﻟﺠﻮﺯﯾﻪ ﮐﺴﯽ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺑﺎ ﺍﻭ ﺑﻪ ﺯﻧﺪﺍﻥ ﺍﻓﺘﺎﺩ ﻭ ﺗﺎ ﭘﺲ ﺍﺯ

ﻣﺮﮒ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺍﺯ ﺍﻭ ﺟﺪﺍ ﻧﺸﺪ . ﺍﻭ ﻫﻤﭽﻮﻥ ﭘﺮﺗﻮﯼ ﺍﺯ

ﺍﻧﻮﺍﺭ ﺍﺑﻦ ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺑﻮﺩ ﮐﻪ ﺑﻪ ﺳﻮﯼ ﺍﯾﻦ ﺍﻣﺖ ﻓﺮﺳﺘﺎﺩﻩ

ﺑﻮﺩ. ﺍﺑﻦ ﻗﯿﻢ ﺍﻟﺠﻮﺯﯾﻪ ﻣﯽ ﮔﻮﯾﺪ : ﺍﺯ ﺷﯿﺦ ﺍﻻﺳﻼﻡ ﺍﺑﻦ

ﺗﯿﻤﯿﻪ ﺷﻨﯿﺪﻡ ﮐﻪ ﻣﯽ ﮔﻔﺖ : ﺩﺭ ﺩﻧﯿﺎ ﺑﻬﺸﺘﯽ ﻫﺴﺖ

( ﯾﻌﻨﯽ ﺑﻬﺸﺖ ﺍﯾﻤﺎﻥ ﻭ ﺁﻧﭽﻪ ﭘﯿﺎﻣﺒﺮ ﺻﻠﯽ ﺍﻟﻠﻪ ﻋﻠﯿﻪ ﻭ

ﺳﻠﻢ ﺁﻭﺭﺩﻩ ﺍﺳﺖ ) ﮐﻪ ﻫﺮﮐﺲ ﺩﺍﺧﻞ ﺁﻥ ﻧﮕﺮﺩﺩ ﺩﺭ ﺁﺧﺮﺕ

ﻭﺍﺭﺩ ﺑﻬﺸﺖ ﻧﮕﺮﺩﺩ.

ﯾﮏ ﺑﺎﺭ ﺑﻪ ﻣﻦ ﮔﻔﺖ : ﺩﺷﻤﻨﺎﻧﻢ ﭼﻪ ﻣﯽ ﺗﻮﺍﻧﻨﺪ ﺑﺎ ﻣﻦ

ﺑﮑﻨﻨﺪ؟ ! ﺑﻬﺸﺖ ﻭ ﺑﺴﺘﺎﻥ ﻣﻦ ﺩﺭ ﺳﯿﻨﻪ ﯼ ﻣﻦ ﺍﺳﺖ !!

(ﯾﻌﻨﯽ : ﺍﯾﻤﺎﻥ ﻭ ﻋﻠﻢ ) ﻫﺮﺟﺎ ﮐﻪ ﺑﺮﻭﻡ ﻫﻤﺮﺍﻩ ﻣﻨﻨﺪ، ﺯﻧﺪﺍﻥ

ﺑﺮﺍﯼ ﻣﻦ ﺧﻠﻮﺕ ﺍﺳﺖ ﻭ ﺍﺧﺮﺍﺝ ﻭ ﺗﺒﻌﯿﺪ ﺑﺮﺍﯾﻢ ﮔﺮﺩﺵ ﻭ

ﺳﯿﺎﺣﺖ ﺍﺳﺖ ﻭ ﮐﺸﺘﻦ ﻣﻦ ﺷﻬﺎﺩﺕ ﺩﺭ ﺭﺍﻩ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ

ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺍﺳﺖ ! ﭘﺲ ﺗﻤﺎﻡ ﺁﻥ ﻫﺎ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ

ﻋﺰﻭﺟﻞ ﺳﭙﺮﺩﻡ، ﻋﻨﺎﻥ ﺗﺪﺍﺑﯿﺮ ﺭﺍ ﺑﻪ ﻗﺪﺭ ﻭﺍﻣﯽ ﮔﺬﺍﺭﻡ،

ﺁﻧﮕﺎﻩ ﺩﯾﮕﺮ ﺩﺷﻤﻨﺎﻥ ﺧﺪﺍﯼ ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ ﺗﻌﺎﻟﯽ ﺑﺎ ﻃﺎﻟﺐ ﻋﻠﻤﯽ

ﮐﻪ ﻋﻨﺎﻥ ﺯﻧﺪﮔﯽ ﺧﻮﯾﺶ ﺭﺍ ﺑﻪ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﻋﺰﻭﺟﻞ ﺳﭙﺮﺩﻩ

ﺍﺳﺖ ﭼﻪ ﻣﯽ ﺗﻮﺍﻧﻨﺪ ﺑﮑﻨﻨﺪ؟ ﻣﯽ ﺩﺍﻧﺪ ﮐﻪ ﺩﺭ ﻫﺮ ﺍﻣﺮﯼ ﺍﺯ

ﺍﻣﻮﺭ ﺯﻧﺪﮔﯽ ﺍﺵ ﺣﮑﻤﺘﯽ ﺍﺯ ﺟﺎﻧﺐ ﺧﺪﺍﻭﻧﺪ ﺗﺒﺎﺭﮎ ﻭ

ﺗﻌﺎﻟﯽ ﻧﻬﻔﺘﻪ ﺍﺳﺖ، ﻣﮕﺮ ﻧﺎﻡ ﺁﻥ ﺫﺍﺕ ﭘﺎﮎ ﺣﮑﯿــﻢ.